
UNIWERSYTET KOMISJI EDUKACJI NARODOWEJ 

W KRAKOWIE 

 

SZKOŁA DOKTORSKA 

 

 
DYSCYPLINA: FILOZOFIA 

 

 

 

 

 

 

 

Jana Lewińska 

 
ROZPRAWA DOKTORSKA 

 

Reideologizacja we współczesnej Rosji: 

koncepcje, dyskursy, narracje (2012-2024) 
 

 

 

 

 

 

Promotor: prof. dr hab.  

Adam Sawicki 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Kraków 2025 

  



2 

 

UNIVERSITY 

OF THE NATIONAL 

EDUCATION COMMISSION, KRAKOW 

 

 

 

DOCTORAL SCHOOL 

 
DISCIPLINE: PHILOSOPHY 

 

 

 

 

 

 

 

Jana Lewińska 

 
DOCTORAL DISERTATION 

 

Reideologization in Contemporary Russia:  

Concepts, Discourses, and Narratives (2012–2024) 
 

 

 

 

 

Supervisor: prof. dr hab.  

Adam Sawicki 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Kraków 2025  



3 

 

Streszczenie  
 

Niniejsza rozprawa poświęcona jest analizie procesów reideologizacji w Rosji w latach 

2012–2024, przeprowadzonej na podstawie badań nad dyskursem ideologicznym, 

obejmujących nie tylko analizę przekazu oficjalnego, lecz także identyfikację aktorów 

uczestniczących w jego wytwarzaniu. 

Naczelnym celem pracy jest identyfikacja oraz analiza wewnętrznego dyskursu 

ideologicznego współczesnej Rosji w perspektywie panoramicznej. Praca ma charakter 

interdyscyplinarny i realizowana jest w ujęciu krytyczno-analitycznym, z uwzględnieniem 

kontekstu historycznego. Priorytetem badawczym jest analiza źródłowa. Badanie opiera się na 

szerokim korpusie źródeł oficjalnych oraz ideowych. 

Podstawową metodą badawczą jest empiryczna i krytyczna analiza praktyk 

dyskursywnych, uzupełniona o elementy morfologicznej analizy ideologii. 

Praca składa się z pięciu rozdziałów. Rozdział pierwszy ma charakter teoretyczny i 

poświęcony jest pojęciu ideologii oraz kategoriom reideologizacji i dezideologizacji, a także 

przedstawieniu własnej perspektywy analitycznej. Rozdział drugi obejmuje analizę aparatów 

ideologicznych państwa oraz identyfikację osiowego dyskursu ideologicznego. Rozdział trzeci 

dotyczy identyfikacji aktorów działających poza strukturami państwowymi oraz analizy 

wytwarzanej przez nich ideologii. Rozdział czwarty koncentruje się na analizie kluczowych 

ideologów oraz ich projektów ideologicznych. Rozdział piąty poświęcony jest mechanizmom 

instrumentalizacji koncepcji intelektualnych w procesie legitymizacji dyskursu ideologicznego. 

W Zakończeniu przedstawiono syntetyczne wnioski badawcze, sformułowane zgodnie 

z celami i pytaniami badawczymi. Przeprowadzona analiza pozwoliła wyodrębnić podstawowe 

osie współczesnego dyskursu ideologicznego w Rosji, wskazując na dominującą logikę 

etatyzmu oraz irredentyzmu, które stanowią ramę interpretacyjną dla pozostałych narracji 

ideologicznych. 

 

 

 

 

 

  



4 

 

Abstract  
 

This dissertation is devoted to the analysis of processes of reideologization in Russia 

between 2012 and 2024, conducted on the basis of research into ideological discourse, 

encompassing not only official narratives but also the identification of actors involved in their 

production. 

The primary aim of the study is to identify and analyze the internal ideological discourse 

of contemporary Russia from a panoramic perspective. The dissertation is interdisciplinary in 

nature and is carried out within a critical-analytical framework, with due consideration given to 

the historical context. Particular emphasis is placed on panoramic source-based analysis. The 

study is based on a broad corpus of official and ideological sources. 

The principal methodological approach consists of empirical and critical analysis of 

discursive practices, supplemented by elements of the morphological analysis of ideology. 

The dissertation is composed of five chapters. The first chapter is theoretical in nature 

and addresses the concept of ideology as well as the categories of re-ideologization and de-

ideologization, and presents the author’s analytical perspective. The second chapter focuses on 

the analysis of state ideological apparatuses and the identification of the axial ideological 

discourse they produce. The third chapter addresses the identification of actors operating 

outside state structures and the analysis of the ideology produced by them. The fourth chapter 

concentrates on key ideologues and their ideological projects. The fifth chapter examines the 

mechanisms through which intellectual concepts are instrumentalized in the process of 

legitimizing ideological discourse. 

The concluding section presents the principal research findings, formulated in 

accordance with the research objectives and questions. The analysis demonstrates that the 

contemporary ideological discourse in Russia is structured around dominant logics of statism 

and irredentism, which function as interpretative frameworks for other ideological narratives. 

 

 

  



5 

 

Spis treści 
 

Wstęp....................................................................................................................................................... 7 
Rozdział I. Ideologia i reideologizacja: ujęcia teoretyczne i ramy analizy badawczej ......................... 15 

1.1. Pojęcie ideologii w wybranych perspektywach badawczych ..................................................... 15 
1.1.1. Historia pojęcia ideologii (ujęcie Tracy’ego i Marksa) ....................................................... 17 
1.1.2. Pojęcie ideologii w XX wieku (wybrane koncepcje) .......................................................... 21 

1.2. Dezideologizacja i reideologizacja – perspektywy teoretyczne ................................................. 38 
1.2.1. Dezideologizacja ................................................................................................................. 38 
1.2.2. Reideologizacja ................................................................................................................... 41 

1.3. Ramy interpretacyjne badań własnych ....................................................................................... 44 
Rozdział II. Ideologiczne aparaty państwa we współczesnej Rosji jako przestrzeń reprodukcji 

dyskursu ideologicznego ....................................................................................................................... 46 
2.1. Aparat religijny .......................................................................................................................... 47 

2.1.1. Rosyjski Kościół Prawosławny ........................................................................................... 47 
2.1.2. Islam w Rosji ....................................................................................................................... 59 
2.1.3. Mniejszościowe wspólnoty religijne ................................................................................... 64 

2.2. Aparat edukacyjny...................................................................................................................... 65 
2.2.1. Edukacja przedszkolna ........................................................................................................ 68 
2.2.2. Edukacja szkolna ................................................................................................................. 72 
2.2.3. Szkolnictwo wyższe ............................................................................................................ 93 

2.3 Aparat kulturowy ........................................................................................................................ 99 
2.3.1. Muzea: na przykładzie parku Rosja – moja historia ........................................................... 99 
2.3.2. Oświata: na przykładzie Rosyjskiego Towarzystwa Znanie ............................................. 103 
2.3.3. Miejsca pamięci: na przykładzie Rosyjskiego Towarzystwa Wojskowo-Historycznego . 106 

2.4. Aparat informacyjno-cyfrowy .................................................................................................. 110 
2.5. Aparat rodzinny ........................................................................................................................ 118 
2.6. Aparat związkowy .................................................................................................................... 123 
2.7. Aparat polityczny oraz prawny ................................................................................................ 126 

2.7.1. Wymiar polityczny ............................................................................................................ 126 
2.7.2. Wymiar prawny ................................................................................................................. 129 

Podsumowania ................................................................................................................................ 136 
Rozdział III. Podmioty wytwarzania dyskursu ideologicznego .......................................................... 140 

3.1. Think tanki i fora ekspercko-analityczne jako aktorzy kształtowania rosyjskiej narracji 

geopolitycznej ................................................................................................................................. 141 
3.1.1. Rosyjska Rada Spraw Międzynarodowych (RSMD) ........................................................ 142 
3.1.2. Rada ds. Polityki Zagranicznej i Obronnej (SWOP) ......................................................... 145 
3.1.3. Rosyjski Instytut Studiów Strategicznych (RISI).............................................................. 150 
3.1.4. Wałdajski klub dyskusyjny ............................................................................................... 157 

3.2. Kluby i sieci ideologiczne o orientacji neoimperialnej ............................................................ 161 



6 

 

3.2.1. Klub Izborski ..................................................................................................................... 161 
3.2.2. Cargrad .............................................................................................................................. 168 

3.3. Instytucje cerkiewno-państwowe (na przykładzie Światowego Rosyjskiego Soboru 

Narodowego) ................................................................................................................................... 174 
3.4 Studium przypadku: wydarzenia o charakterze filozoficzno-ideologicznym ........................... 183 
Podsumowania ................................................................................................................................ 191 

Rozdział IV. Współcześni ideolodzy rosyjscy: wybrane sylwetki ...................................................... 194 
4.1. Uwagi wstępne: aktorzy reideologizacji i rola Putina jako metanarratora ............................... 195 
4.2. Siergiej Karaganow .................................................................................................................. 198 
4.3. Aleksander Dugin ..................................................................................................................... 206 
4.4. Aleksansder Prochanow ........................................................................................................... 217 
4.5. Aleksander Szczipkow ............................................................................................................. 223 
Podsumowania ................................................................................................................................ 232 

Rozdział V. Instrumentalizacja tradycji intelektualnych w dyskursie ideologicznym Rosji .............. 234 
5.1. Filozoficzne ramy i ich funkcja w przekazie ideologicznym ................................................... 236 
5.2. Wybrane koncepcje w retoryce Putina: ku problemowi instrumentalizacji ............................. 244 

5.2.1. Pasjonarność (Gumilow) ................................................................................................... 244 
5.2.2. Cywilizacja rosyjska (Danilewski) .................................................................................... 247 
5.2.3. Kwitnąca złożoność (Leontjew) ........................................................................................ 249 
5.2.4. Patriotyzm (Iljin) ............................................................................................................... 252 
5.2.5. Ocalenie narodu (Sołżenicyn) ........................................................................................... 255 
5.2.6. Państwowość (różni myśliciele) ........................................................................................ 258 
5.2.7. Konserwatyzm (Bierdiajew i in.) ...................................................................................... 262 

Podsumowania ................................................................................................................................ 264 
Zakończenie ........................................................................................................................................ 267 
Bibliografia ......................................................................................................................................... 281 
  

 

 

 

 

  



7 

 

Wstęp  

Na początku należy podkreślić, że praca nad niniejszą dysertacją została rozpoczęta 

jeszcze przed rokiem 2022. Jednak w toku badań aktualność podejmowanej problematyki 

wyraźnie wzrosła. Współczesne procesy reideologizacji w Rosji nabierają coraz bardziej 

wyrazistego i systemowego charakteru, a aktywna artykulacja ideologii staje się szczególnie 

zauważalna po inwazji Rosji na Ukrainę1. Dlatego analiza tych procesów wydaje się dziś nie 

tylko uzasadniona, lecz także konieczna. 

Zainteresowanie poruszaną tematyką jest dostrzegalne zarówno w środowisku 

akademickim, jak i wśród analityków, dziennikarzy oraz ekspertów. Przemiany ideologiczne 

są ściśle powiązane nie tylko z transformacjami życia społeczno-politycznego współczesnej 

Rosji, lecz także wpływają na szersze procesy geopolityczne. Badania w tym obszarze 

napotykają jednak trudności wynikające z wysokiej wrażliwości politycznej oraz 

emocjonalnego kontekstu analizowanych zagadnień. 

Pomimo intensywnego zainteresowania tą problematyką, kwestia istoty ideologii we 

współczesnej Rosji nadal spotyka się w badaniach z rozbieżnymi ocenami. Wciąż brakuje 

jednoznacznego rozumienia jej konceptualnego rdzenia i osi przewodniej: co dokładnie należy 

rozumieć pod pojęciem „wartości tradycyjnych”? Do jakich narracji historycznych odwołuje 

się współczesny dyskurs ideologiczny? Jak istotny jest wpływ dyskursu religijnego? Jaką rolę 

odgrywa tradycja filozoficzna? Kto pełni funkcję głównego producenta dyskursu 

ideologicznego? I w końcu: jak możemy określić samą ideologię? Wszystkie te i wiele innych 

aspektów wciąż pozostają dyskusyjne. Częściowo omawiana tematyka ma charakter 

paradoksalny: z jednej strony można odnieść wrażenie, że została już wystarczająco zbadana, 

a co więcej — że powszechnie uważa się ją za dobrze rozpoznaną; z drugiej — wciąż obserwuje 

się niedostatek jasnego rozumienia jej treściowego rdzenia: tego, co dokładnie zostaje 

zakodowane w tekstach źródłowych i oficjalnych komunikatach, jakie idee są w rzeczywistości 

artykułowane oraz w jaki sposób strukturyzują one pole ideologiczne. 

 
1 Ze względu na fakt, iż rozprawa koncentruje się na analizie praktyk dyskursywnych, konieczne jest wstępne 

doprecyzowanie stosowanej terminologii. W pracy stosowana jest terminologia zgodna z dominującym obiegiem 

międzynarodowym, w tym pojęcia takie jak „inwazja”, „wojna”, „aneksja Krymu” oraz „okupowane terytoria”. 

Jednocześnie należy zaznaczyć, że w oficjalnym dyskursie Federacji Rosyjskiej funkcjonują odmienne konstrukty 

leksykalne, m.in. „specjalna operacja wojskowa” (SVO), „przyłączenie Krymu” czy „nowe” lub „historyczne 

terytoria”. Pojęcia te traktowane są w niniejszej pracy jako przedmiot analizy dyskursu. Ich współwystępowanie 

oraz funkcjonowanie w odmiennych porządkach narracyjnych wskazuje na istnienie konfrontacji na poziomie 

języka. Zjawiska te stanowią przedmiot licznych analiz badawczych, a także są odnotowywane w wybranych 

dokumentach i raportach międzynarodowych.  

Zob. m.in. zob. m. in. Ukraine, „war” versus „special military operation”: why words matter in international 

law, FIDH International Federation for Human Rights 24.08.2022. https://www.fidh.org/en/region/europe-central-

asia/ukraine/ukraine-war-versus-military-operation [dostęp: 10.09.2024].  

https://www.fidh.org/en/region/europe-central-asia/ukraine/ukraine-war-versus-military-operation
https://www.fidh.org/en/region/europe-central-asia/ukraine/ukraine-war-versus-military-operation


8 

 

Aktualność niniejszego badania wynika z faktu, że brak jednoznacznego rozumienia 

istoty współczesnej rosyjskiej ideologii czyni koniecznym jej analizę w szerokim, 

panoramicznym kontekście. Przedstawione badanie stanowi próbę krytyczno-analitycznego 

ujęcia opisanych procesów, opartego przede wszystkim na analizie źródeł pierwotnych. 

Priorytet „analizy źródłowej” umożliwia skupienie się na identyfikacji mechanizmów 

wytwarzania i funkcjonowania współczesnego dyskursu ideologicznego w Rosji. W pewnym 

sensie jest to próba uchylenia „kulis” i udzielenia odpowiedzi na pytanie, w jaki sposób władze 

rosyjskie zwracają się do własnego społeczeństwa oraz jaką ideologię konstruują w ramach 

polityki wewnętrznej. 

Obiekt badań — procesy reideologizacji we współczesnej Rosji.  

Przedmiot badań — wewnętrzny dyskurs ideologiczny Rosji, kształtowany przez 

różnych aktorów zarówno na poziomie instytucjonalnym, jak i personalnym. 

Ramy chronologiczne badania obejmują lata 2012–2024, co wiąże się z kadencjami 

prezydenckimi Władimira Putina oraz aktywizacją procesów reideologizacji w Rosji. Możliwe 

byłoby również przyjęcie jako punktu odniesienia wydarzeń geopolitycznych, jednak z 

uwzględnieniem wewnątrzpolitycznego aspektu problemu wybrano właśnie tę zasadę. Należy 

przy tym podkreślić, że wskazane ramy mają charakter umowny, ponieważ reideologizacja 

posiada dłuższą historyczną genezę. 

Cel badania — identyfikacja i analiza wewnętrznego dyskursu ideologicznego 

współczesnej Rosji (2012–2024) w perspektywie panoramicznej. W tym celu w pracy 

podejmuje się następujące zadania badawcze: 

− Zidentyfikować osie ideologicznego dyskursu poprzez analizę państwowych aparatów 

ideologicznych (w ujęciu Louisa Althussera). 

− Zbadać dyskursywne i narracyjne praktyki aktorów uczestniczących w kształtowaniu 

znaczeń ideologicznych poza bezpośrednimi strukturami państwa. 

− Określić kluczowych autorów pola ideologicznego i przeanalizować ich koncepcje.  

− Zidentyfikować koncepcje intelektualne wykorzystywane do legitymizacji dyskursu 

ideologicznego.  

Łącznie realizacja wyznaczonych zadań badawczych pozwoli odpowiedzieć na dwa zasadnicze 

pytania: 

− czy we współczesnej Rosji istnieje ukształtowana wewnętrzna ideologia; 

− jeśli tak, jaka jest jej charakterystyka.  



9 

 

Hipoteza badawcza. We współczesnej Rosji obserwuje się aktywne procesy 

reideologizacji, które z perspektywy dyskursywnej mają charakter wieloaspektowy i ujawniają 

się poprzez współistnienie różnych narracji ideologicznych oraz aktorów je kształtujących. 

Baza źródłowa. W celu realizacji postawionych zadań badawczych wykorzystano 

szeroki korpus źródeł obejmujący różne segmenty współczesnego pola ideologicznego w Rosji, 

co umożliwia identyfikację struktury wewnętrznego dyskursu ideologicznego. 

Po pierwsze, w ramach analizy państwowych aparatów ideologicznych uwzględniono 

grupy źródeł głównie o charakterze normatywno-deklaratywnym:  

− Aparat religijny — strategie i koncepcje społeczne Rosyjskiego Kościoła 

Prawosławnego oraz analogiczne dokumenty struktur muzułmańskich funkcjonujących 

w Rosji. 

− Aparat edukacyjny — federalne państwowe standardy oraz programy edukacji 

przedszkolnej i szkolnej; podręczniki szkolne oraz podręczniki szkolnictwa wyższego 

z zakresu historii; poradniki nauczycielskie (w tym materiały z przedmiotu „Rozmowy 

o ważnych rzeczach”; treści publikowane w ramach ruchów szkolnych (Junarmii, 

Ruchu Pierwszych). 

− Aparat kulturowy — dokumenty statutowe oraz materiały programowe instytucji takich 

jak multimedialny park historyczny „Rosja – moja historia”, Rosyjskie Towarzystwo 

„Znanie”, Rosyjskie Towarzystwo Wojskowo-Historyczne. 

− Aparat informacyjno-cyfrowy — materiały rosyjskich mediów, przede wszystkim 

przekaz telewizyjny (programy telewizyjne kanałów pierwszego multipleksu: Pierwyj 

Kanał, Rossija-1, Rossija-24 oraz NTV). 

− Aparat rodzinny — przekazy oraz przepisy dotyczące polityki rodzinnej, a także 

wybrane programy realizowane w ramach szkolnictwa wyższego. 

− Aparat związkowy — dokumenty statutowe oraz materiały programowe Federacji 

Niezależnych Związków Zawodowych Rosji. 

− Aparat polityczny — statuty i programy partii Jedna Rosja oraz treści związane z 

realizowanymi projektami politycznymi. 

− Aparat prawny — Strategia Bezpieczeństwa Narodowego Federacji Rosyjskiej, 

Konstytucja FR, federalne ustawy oraz dekrety prezydenckie. 

Po drugie, dla uchwycenia panoramy ideologicznej analizie poddano materiały 

produkowane przez rosyjskie think tanki, takie jak Rada do Spraw Polityki Zagranicznej i 

Obronnej (СВОП/SWOP), Rosyjska Rada Spraw Międzynarodowych (РСМД/RSMD), 



10 

 

Rosyjski Instytut Badań Strategicznych (РИСИ/RISI) oraz Klub Wałdajski. W tej kategorii 

mieszczą się również kluby ideologiczne, takie jak Klub Izborski oraz „Cargrad”, a także 

instytucje cerkiewno-państwowe, reprezentowane tu na przykładzie Światowego Rosyjskiego 

Soboru Narodowego. Ponadto uwzględniono materiały z konferencji o charakterze 

filozoficzno-ideologicznym. Wybór źródeł w ramach tej części opierał się na wstępnej analizie 

empirycznej, obserwacji, dostępnych wcześniejszych badaniach oraz raportach eksperckich. 

Po trzecie, w kontekście koncepcji autorskich uwzględniono teksty o wyraźnie 

ideologicznym charakterze, autorstwa Siergieja Karaganowa, Aleksandra Dugina, Aleksandra 

Prochanowa oraz Aleksandra Szczipkowa (reprezentujących wspomniane wyżej środowiska). 

Ponadto, w ramach metanarracyjnych ram analizie poddano również tzw. „koncepcyjne” 

artykuły Putina. 

Po czwarte, w analizie narracji filozoficznych wykorzystywanych w celach 

legitymizacyjnych uwzględniono publikacje pokonferencyjne oraz materiały z wydarzeń takich 

jak Wielka Rosyjska Rektyfikacja Imion i Wielki Sobór Filozoficzny, a także publiczne 

wystąpienia Putina: przemówienia wałdajskie, orędzia do Zgromadzenia Federalnego oraz 

specjalne wystąpienia do obywateli. 

W badaniu wykorzystano również materiały z portali informacyjnych, stosowane w celu 

rekonstrukcji sekwencji wydarzeń oraz analizy ich medialnego przedstawienia.  

Różnorodność źródeł umożliwia objęcie szerokiego spektrum współczesnego dyskursu 

ideologicznego, określenie jego wewnętrznej struktury, głównych elementów oraz stref 

nakładania się i różnic między poszczególnymi segmentami. 

Stan badań. Należy podkreślić, że sam sposób badania współczesnej rosyjskiej 

ideologii stanowi zagadnienie zasługujące na odrębne opracowanie. Problematyka rosyjskiej 

ideologii — bezpośrednio lub pośrednio — wielokrotnie stawała się przedmiotem analiz i nadal 

jest intensywnie rozwijana zarówno przez badaczy reprezentujących różne dyscypliny, jak i 

przez ośrodki analityczne. W ramach wprowadzenia nie sposób wymienić wszystkich 

relewantnych publikacji, jednak istotne jest wskazanie głównych kierunków badań. Warto 

jednocześnie zaznaczyć, że przedstawione poniżej podziały mają charakter umowny, ponieważ 

poszczególne podejścia nierzadko się przecinają i wzajemnie uzupełniają. 

Po pierwsze, znaczna część badań utrzymana jest w perspektywie politologicznej, w 

ścisłym powiązaniu z procesami politycznymi. W obrębie tego paradygmatu lokują się analizy 

praktyki politycznej, obejmujące system polityczny, społeczeństwo obywatelskie, instytucje 

religijne, edukację, media oraz politykę zagraniczną. Badania te, choć koncentrują się przede 

wszystkim na funkcjonowaniu instytucji, umożliwiają również rekonstrukcję ich 



11 

 

ideologicznego oddziaływania. W tym obszarze pracują m.in. Stanisław Bieleń, Alicja 

Curanović, Agnieszka Smólczyńska-Wiechetek, Agnieszka Legucka oraz inni badacze. 

Po drugie, w kontekście badań nad ideologią szczególne miejsce zajmują prace Marlène 

Laruelle, w których analizowany jest szeroki zakres procesów ideologicznych z perspektywy 

„panoramicznej”. Autorka uwzględnia ich kontekst polityczny, kulturowy i instytucjonalny, a 

jej podejście oraz wnioski analityczne stały się jednym z punktów metodologicznego 

odniesienia dla niniejszej dysertacji. W nurcie panoramicznym warto również wskazać 

monografię Romana Bäckera, koncentrującą się na analizie rosyjskiego myślenia politycznego 

i umożliwiającą identyfikację kluczowych podstaw metodologicznych w badaniu idei 

wpływających na kształtowanie polityki państwowej i społecznej. 

W tym nurcie znaczącą część badań stanowią także analizy poszczególnych odmian 

ideologii, oparte na podejściu personalistycznym bądź konceptualnym. Badacze albo dążą do 

wysokiego poziomu konceptualizacji tych kierunków, albo koncentrują się na szczegółowej 

analizie konkretnych autorów (przede wszystkim Dugina) i reprezentowanych przez nich idei 

(m.in. Bartosz Gołąbek, Piotr Eberhardt, Marcin Składanowski, Charles Upton). Należy 

podkreślić, że największa liczba badań poświęcona jest rosyjskiemu nacjonalizmowi, 

eurazjatyzmowi oraz imperializmowi jako kluczowym składowym współczesnej ideologii 

państwowej (m.in. Andreas Umland). Istnieją także koncepcje rozwijane w kontekście 

panrosjanizmu jako projektu imperialnego (m.in. Bieleń). W ostatnich latach pojawia się 

również coraz więcej prac dotyczących putinizmu oraz kwestii faszyzmu w kontekście 

rosyjskim (m.in. Timothy Snyder, Joanna Getka). Widoczna jest także konceptualizacja pojęcia 

„raszyzmu”. 

Po trzecie, istotnym nurtem badań jest analiza genezy idei intelektualnych oraz ich 

związku ze współczesnymi procesami politycznymi i kulturowymi. W tym obszarze można 

wymienić prace m.in. Andrzeja Walickiego, Andrzeja de Lazariego, Jakuba Potulskiego, Pawła 

Rojka i innych, w których analiza prowadzona jest przede wszystkim w perspektywie historii 

idei. Ten typ badań nierzadko opiera się na kontekście literackim; można tu wskazać m.in. 

publikacje Grzegorza Przebindy oraz innych autorów. 

Po czwarte, istotnym kierunkiem są również prace dotyczące rosyjskiej propagandy, w 

dużej mierze powiązane z analizami prowadzonymi w ramach językoznawstwa. Obejmują one 

badania nad takimi narzędziami propagandowymi, jak eufemizmy, perswazje, manipulacje 

językowe i inne środki retoryczne wykorzystywane w dyskursie państwowym. W kontekście 

ogólnych badań nad rosyjskimi mediami można wymienić m.in. prace Anny Antczak i Iriny 

Plashkinej.  



12 

 

Wszystkie wymienione kierunki łączy traktowanie ideologii przede wszystkim w 

perspektywie politycznej, co podkreśla potrzebę dalszego poszerzania metod analitycznych i 

pogłębiania bazy źródłowej. 

Z punktu widzenia kontekstu instytucjonalnego warto wspomnieć takie ośrodki, jak 

Ośrodek Studiów Wschodnich (OSW), PONARS Eurasia, IFRI i inne. Badacze pracujący w 

tych instytucjach wnoszą znaczący wkład w analizę problematyki Rosji „na bieżąco” — śledząc 

aktualne procesy, tendencje i zmiany. Ośrodki te stanowią ważne zaplecze instytucjonalne dla 

regularnych analiz, badań operacyjnych i publikacji, co czyni je istotnymi aktorami w systemie 

badań nad ideologią rosyjską oraz przestrzenią postsowiecką (eksperci, m.in. Maria Domańska, 

Katarzyna Chawryło, Andriej Kolesnikov i inni).  

Nie sposób także nie wspomnieć o istotnej roli dziennikarzy specjalizujących się w 

dziennikarstwie śledczym (m.in. o śledztwach grupy „Projekt” Romana Badanina czy 

materiałach Fundacji Walki z Korupcją – FBK). 

Metodologia. Niniejszą pracę można określić jako interdyscyplinarną oraz realizowaną 

w ujęciu krytyczno-analitycznym. Ważnymi zasadami przyjętymi w badaniu są, po pierwsze, 

oparcie analiz przede wszystkim na źródłach, a po drugie — dążenie do ukazania omawianych 

zjawisk w ich szerszym kontekście historycznym. Należy podkreślić, że do rozwiązania 

każdego z postawionych zadań badawczych wykorzystywane są odpowiednie narzędzia 

metodologiczne. Choć w poszczególnych podrozdziałach kwestie metodologiczne zostały 

omówione szczegółowo, można wyróżnić trzy zasadnicze perspektywy metodologiczne.  

Po pierwsze, w badaniu zastosowano podejście zbliżone do metodologii Laruelle: 

ideologia ujmowana jest jako konstrukcja wielowarstwowa, kształtowana przez różnych 

aktorów. Podstawową metodą jest „panoramiczna” analiza dyskursu, umożliwiająca 

traktowanie ideologii nie jako prostej deklaracji władzy, lecz jako złożonego, dynamicznego 

zjawiska. Ważną rolę odgrywa również empiryczna i krytyczna analiza praktyk 

dyskursywnych. W ramach analizy dyskursu stosowana jest także analiza narracyjna, która 

pozwala identyfikować kluczowe wątki, role oraz konstrukty symboliczne formujące 

ideologiczny obraz świata. 

Po drugie, ponieważ badanie ukierunkowane jest na identyfikację, klasyfikację i 

systematyzację elementów dyskursu ideologicznego, praca została oparta na podejściu 

historyczno-dynamicznym, które umożliwia określenie głównych etapów jego kształtowania i 

transformacji. W kontekście analizy wybranych przykładów częściowo zastosowano także 

metodę studium przypadku. 

Po trzecie, jako jedna z podstaw metodologicznych wykorzystany została 



13 

 

morfologiczna analiza ideologii Michaela Freeden’a. Ideologia interpretowana jest jako 

kompleks konceptów, którego analiza obejmuje identyfikację jego strukturalnych 

komponentów. Podejście to umożliwia prześledzenie konfiguracji pojęć, ich wewnętrznych 

powiązań oraz określenie ich osi. 

Trudności badawcze. Należy również wskazać dwie kluczowe trudności towarzyszące 

analizie omawianej problematyki.  

Po pierwsze, badania tego rodzaju trudno utrzymać w ramach jednej dyscypliny 

naukowej. Niniejsza praca, choć osadzona w paradygmacie interdyscyplinarnym, opiera się 

generalnie na podejściu i intencjach właściwych refleksji filozoficznej. Ujawnia się to nie tylko 

w analizie idei poszczególnych ideologów czy w odwołaniach do teorii wypracowanych w 

filozofii XX wieku, lecz przede wszystkim w samym ujęciu problemu badawczego. W centrum 

znajduje się bowiem próba uchwycenia wewnętrznego, światopoglądowego — a nie 

geopolitycznego — wymiaru współczesnej ideologii rosyjskiej.  

Po drugie, istotną trudność stanowiło ukształtowanie bazy źródłowej. Szeroki i 

zróżnicowany dobór materiałów wymagał wstępnej selekcji analitycznej oraz systematyzacji, 

a także uzupełnienia o obserwacje empiryczne. Takie podejście z jednej strony zapewnia 

kompleksowość analizy, z drugiej zaś wiąże się z określonymi wyzwaniami metodologicznymi. 

Nowatorstwo naukowe badania. Nowatorstwo niniejszej pracy polega na 

przeprowadzeniu panoramicznej analizy dyskursywnej, uwzględniającej zmiany w retoryce po 

inwazji Rosji na Ukrainę. W odróżnieniu od wielu dotychczasowych publikacji 

koncentrujących się przede wszystkim na propagandzie, badanie to skupia się na identyfikacji 

i analizie treściowych komponentów współczesnej rosyjskiej ideologii, rekonstruowanych 

bezpośrednio na podstawie materiału źródłowego.  

Panoramiczny charakter analiz stanowi istotny wyróżnik pracy: obejmuje ona 

kompleksowe ujęcie wewnętrznego dyskursu ideologicznego współczesnej Rosji, oparte na 

szerokim korpusie empirycznym i uwzględniające działalność różnych inicjatyw oraz aktorów 

ideologicznych — zarówno państwowych, jak i niepaństwowych.  

Uwzględniono przy tym aktorów dotąd słabo obecnych w literaturze: ideologów oraz 

organizacje, które do tej pory pozostawały na marginesie refleksji badawczej, mimo że 

odgrywają istotną rolę w kształtowaniu ideologicznej retoryki. Ważne miejsce zajmuje również 

refleksja nad samym pojęciem reideologizacji. 

Struktura pracy. Praca składa się z pięciu rozdziałów. 

Pierwszy rozdział ma charakter teoretyczny i poświęcony jest podstawowym pojęciom. 

Ponieważ pojęcie ideologii jest wieloznaczne i „odśrodkowe”, główna uwaga została skupiona 



14 

 

na jego różnych ujęciach w filozofii XX wieku. Ponadto omówiono pojęcia reideologizacji i 

dezideologizacji oraz zaproponowano autorską perspektywę analizy — poprzez powiązanie 

ideologii z dyskursem, narracjami i konceptami. 

Drugi rozdział dotyczy identyfikacji pola dyskursywnego każdego z aparatów 

ideologicznych państwa w rozumieniu Althussera. Przedstawiono w nim główne „filary” 

retoryki ideologicznej funkcjonujące w ramach tych aparatów, a na podstawie analizy 

wyodrębniono osiowy dyskurs ideologiczny przez nie kształtowany. Rozdział ten jest zarazem 

najbardziej rozbudowany, co wynika z przyjętego celu badawczego — analizy osiowego 

dyskursu ideologicznego. 

Trzeci rozdział poświęcony jest analizie aktorów wytwarzających ideologię poza 

strukturami państwowymi. Materiał został uporządkowany według czterech sektorów: 

„wielkiej czwórki” think tanków o orientacji geopolitycznej; ośrodków, rozwijających dyskurs 

neoimperialny (Klub Izborski, „Cargrad”); podmiotu kościelno-świeckiego (Światowy 

Rosyjski Sobór Narodowy); oraz organizacji filozoficzno-ideologicznych, w tym konferencji o 

wyraźnie ideologicznym profilu. W rozdziale ukazano również rozbieżności między 

poszczególnymi dyskursami — m.in. na przykładzie interpretacji pojęcia 

„wielobiegunowości”. 

Czwarty rozdział koncentruje się na czterech głównych ideologach, reprezentujących 

aktorów analizowanych w rozdziale trzecim: Karaganowie, Duginie, Szczipkowie i 

Prochanowie. Celem jest identyfikacja kluczowych koncepcji ich projektów ideologicznych 

oraz wyodrębnienie charakterystycznych cech linii dyskursywnych. 

Piąty rozdział dotyczy instrumentalizacji koncepcji intelektualnych w procesie 

legitymizacji dyskursu ideologicznego. Pokazano funkcję sygnalizacyjną narracji oraz 

podkreślono problem wyrywania idei filozoficznych z kontekstu i ich adaptacji do bieżących 

potrzeb ideologicznych. 

W Zakończeniu przedstawiono najważniejsze wnioski badawcze, sformułowane 

zgodnie z postawionymi pytaniami i zadaniami.  

  



15 

 

Rozdział I. Ideologia i reideologizacja: ujęcia teoretyczne i ramy 

analizy badawczej 

Pierwszy rozdział ma charakter teoretyczny i poświęcony jest omówieniu 

podstawowych pojęć oraz założeń metodologicznych niezbędnych do analizy procesów 

reideologizacji we współczesnej Federacji Rosyjskiej.  

Pierwszy podrozdział ma na celu ukazanie historycznych przemian pojęcia ideologii z 

różnych perspektyw badawczych w obrębie filozofii. Nie stanowi on pełnego przeglądu 

wszystkich istniejących koncepcji, lecz koncentruje się na uporządkowaniu kluczowych 

sposobów jej konceptualizacji, istotnych dla dalszych rozważań. Ze względu na centralną rolę 

ideologii jako punktu odniesienia analitycznego w niniejszej rozprawie, część ta zajmuje 

znaczną objętość rozdziału. 

Drugi podrozdział poświęcony jest koncepcjom dezideologizacji i reideologizacji. 

Pojęcia te wywodzą się przede wszystkim z dyskusji prowadzonych na gruncie nauk 

politycznych i społecznych, jednak ich znaczenie wykracza poza te dziedziny. Zagadnienie to 

zachowuje aktualność w świetle współczesnych przemian społecznych i kulturowych. 

Szczególnego znaczenia nabiera zjawisko określane mianem zwrotu ideologicznego, 

rozumianego jako stopniowy powrót oraz intensyfikacja myślenia ideologicznego w dyskursie 

publicznym. Celem tej części jest uporządkowanie i omówienie głównych sposobów 

konceptualizacji pojęć dezideologizacji i reideologizacji, które stanowią punkt wyjścia dla 

dalszych analiz. 

Trzeci podrozdział przedstawia metodologiczną perspektywę własnych badań, opartą 

na wcześniejszej analizie teoretycznej. Wyjaśniono w nim logikę trzystopniowego modelu 

analizy — dyskursy, narracje, koncepcje — zastosowanego w kontekście badania procesów 

reideologizacji w Federacji Rosyjskiej. 

 

1.1. Pojęcie ideologii w wybranych perspektywach badawczych  

Pojęcie ideologii zostało szeroko rozwinięte w dyskursie akademickim, co 

doprowadziło do ukształtowania się różnorodnych podejść teoretycznych do jej analizy. Na 

sposób jej definiowania istotny wpływ wywierał kontekst historyczny, który determinował 

zarówno formułowane koncepcje ideologiczne, jak i ich interpretacje. W różnych epokach 

ideologia zyskiwała odmienne znaczenia, odpowiadające zmieniającym się kontekstom 

historycznym i intelektualnym — od oświeceniowego projektu nauki o ideach, poprzez 

marksistowską koncepcję fałszywej świadomości, po różnorodne reinterpretacje XX wieku. Jak 



16 

 

zauważa Krzysztof Świrek, w refleksji XX wieku szczególny wpływ na rozumienie ideologii 

wywarły trzy koncepcje:  

Dzisiejsza krytyka ideologii zmaga się z trzema wpływowymi koncepcjami, które określiły 

rozumienie fenomenu ideologii w dwudziestym wieku. Pierwszą z nich była teoria 

totalitaryzmu. Utożsamiła ona ideologię z quasi-logiczną doktryną, uzasadniającą terror i 

absolutną władzę. Drugą była teza o „końcu ideologii”. Ideologia była w niej rozumiana jako 

doktryna, która myli kwestie polityczne z metafizycznymi. Wreszcie, poststrukturaliści 

krytykowali samo pojęcie ideologii, jako oparte na naiwnych koncepcjach 

epistemologicznych2. 

Nie sposób pominąć również tzw. zwrotu lingwistycznego, który w XX wieku znacząco 

wpłynął na sposób ujmowania zjawisk społecznych i kulturowych. W jego następstwie coraz 

większą uwagę zaczęto poświęcać językowym aspektom konstruowania ideologii. W 

konsekwencji ideologia zaczęła być postrzegana jako pojęcie złożone i wielowymiarowe — 

zarówno ze względu na jej ścisły związek ze spektrum teorii politycznych, jak i na jej 

instrumentalny charakter, oddziałujący na świadomość społeczną. W literaturze przedmiotu 

analizowano szereg zagadnień dotyczących natury ideologii oraz mechanizmów jej 

funkcjonowania. Problem ten okazuje się wieloaspektowy — istotne staje się nie tyle 

odnalezienie jednej, uniwersalnej definicji ideologii, ile systematyzacja istniejących ujęć i 

klasyfikacji. 

Niniejsza część pracy koncentruje się zatem na omówieniu wybranych podejść do 

badania ideologii z perspektywy teoretycznej. Ze względu na szeroki zakres dotychczasowych 

analiz konieczne jest wskazanie podstawowych kryteriów doboru koncepcji, które stanowią 

punkt wyjścia dla dalszych rozważań. W badaniach tego typu możliwe są różne sposoby 

klasyfikacji — m.in. chronologiczny, problemowy, paradygmatyczny czy funkcjonalny — w 

zależności od przyjętej perspektywy i celu analizy. W niniejszej pracy przyjęto ujęcie 

problemowe, osadzone w wybranych perspektywach teoretycznych, które pozwala wskazać 

główne pola refleksji nad ideologią w sferze społecznej, kulturowej i symbolicznej3. Warto 

również podkreślić, że wybrane koncepcje w większości reprezentują krytyczne ujęcie 

ideologii, co wynika z faktu, iż wielu dwudziestowiecznych filozofów postrzegało ją jako 

zjawisko problematyczne i wymagające demaskacji. Tendencja ta była uwarunkowana 

 
2 K. Świrek, Trzy końce ideologii – najważniejsze dwudziestowieczne ujęcia problemu, „Nauka i Szkolnictwo 

Wyższe” 2013, nr 1 (41), s. 43.  
3 Przyjęte w pracy ujęcie problemowe zakłada możliwość równoległego odwoływania się do autorów 

reprezentujących odmienne tradycje teoretyczne. Celem analizy nie jest rekonstrukcja poszczególnych nurtów 

filozoficznych jako spójnych stanowisk, lecz uchwycenie relacji ideologii z innymi kategoriami analitycznymi, 

niezależnie od ich genezy teoretycznej, w ramach ogólnej perspektywy badawczej. 



17 

 

zarówno kontekstem historycznym epoki, jak i zaangażowaniem badaczy w kwestie polityczne. 

Należy zauważyć, że istnieje obszerna tradycja badań nad ideologią, wywodząca się z 

refleksji filozoficznej, która stanowi odrębny i szczególnie istotny nurt badawczy4. Warto 

również podkreślić, że omawiane definicje ideologii zostaną osadzone w ramach dyskursu 

filozoficznego, mimo iż samo pojęcie było szeroko analizowane także w naukach społecznych 

i politycznych5. W dalszej części zatem uwaga zostanie skupiona na omówieniu wybranych 

koncepcji, które ukazują historyczne przemiany pojęcia ideologii oraz wyznaczają główne 

kierunki rozwoju refleksji nad nią w XX wieku. 

 

1.1.1. Historia pojęcia ideologii (ujęcie Tracy’ego i Marksa)  

Termin ideologia został po raz pierwszy użyty przez francuskiego filozofa Antoine’a 

Destutta de Tracy’ego podczas referatu wygłoszonego w Narodowym Instytucie Nauk i Sztuk 

(Institut national des sciences et des arts) w 1796 roku, a następnie rozwinięte w jego dziele 

Éléments d’Idéologie6. Filozof pojmował ideologię jako system idei, którego celem było 

przywrócenie jedności nauk oraz stworzenie podstaw nauki o ludzkim poznaniu. Jak 

wskazywał: 

Ta nauka może być nazywana ideologią, jeśli uwzględnia się jej przedmiot; gramatyką ogólną, 

jeśli odnosi się do jej środków; logiką, jeśli rozpatruje się ją w odniesieniu do jej celu. 

Jakiegokolwiek imienia by jej nie nadano, z konieczności obejmuje te trzy części, ponieważ 

nie sposób sensownie rozważać jednej z nich, nie dotykając dwóch pozostałych. Ideologia 

wydaje mi się nazwą rodzajową, ponieważ nauka o ideach obejmuje zarówno naukę o ich 

wyrażaniu, jak i naukę o ich dedukcji. Jednocześnie jest to również własna nazwa jej pierwszej 

części7.  

W kontekście ideologii Destutt de Tracy nawiązywał do podejść francuskich filozofów 

oświeceniowych, rozwijając ich koncepcje dotyczące natury poznania oraz źródeł ludzkiej 

wiedzy. Jak zauważa Richard Fafara: 

Pod wpływem pracy Johna Locke’a, który twierdził, że umysł nie ma innego bezpośredniego 

przedmiotu niż jego idee, które przychodzą przez zmysły lub są produktem doznań, Tracy 

zaakceptował sensualizm Etienne Bonnot de Condillac’a (1715–1780), który również 

 
4 Zob. m.in. Ideology, red. T. Eagleton, New York–London: Longman 1994.  
5 O ideologii w myśli politycznej zob. np.: A. Wielomski, Wstęp do współczesnej myśli politycznej, Warszawa: 

Centrum Badań Polityki Europejskiej 2023. 
6 А.-Л.-К Дестют де Траси, Основы идеологии. Идеология в собственном смысле слова, przeł. Д.А. Ланина, 

Москва: Академический проект; Альма Матер 2013, s. 4.  

Ze względu na brak dostępu do oryginału i/lub przekładu na język polski — tłumaczenie własne na podstawie 

rosyjskiego wydania. W dalszej części pracy w podobnych przypadkach wskazano: tłumaczenie własne z 

rosyjskiego wydania.  
7 Tamże, s. 38.  



18 

 

twierdził, że podstawą wszelkiej wiedzy są ludzkie odczucia8.  

Myśliciel koncentrował się na badaniu procesów i produktów myślenia, ujmując ideologię w 

perspektywie epistemologicznej — jako swoistą teorię poznania. Wyróżniał cztery główne 

sfery świadomego zachowania, zaangażowane w tworzenie idei: wrażliwość (lub percepcję), 

pamięć, osąd oraz wolę9. Tendencja ta była charakterystyczna dla francuskiej szkoły 

ideologów, którzy postrzegali ideologię w duchu sensualizmu, uznając doświadczenie 

zmysłowe za fundament ludzkiego poznania. W tym ujęciu ideologia miała stanowić rdzeń 

poznawczy, na podstawie którego możliwe byłoby kształtowanie polityki i realizacja ideałów 

Oświecenia. Jej głównym celem było zapewnienie ludziom jasnego rozumienia właściwych 

idei, odpowiadających naturze i potrzebom człowieka, co — zdaniem filozofów — miało 

prowadzić do ustanowienia sprawiedliwego porządku społecznego. Z tego punktu widzenia 

ideologia była „używana jako broń przeciwko nie tylko doktrynie religijnej, ale także 

przeciwko władzy świeckiej” 10. 

Warto zauważyć, że już w okresie porewolucyjnym, na poziomie retorycznym, pojęcie 

ideologii spotkało się we Francji z krytyką ze strony Napoleona Bonapartego. Jak wskazuje 

Terry Eagleton:  

W miarę jak Napoleon umacniał swoje autorytarne rządy, francuscy ideologowie szybko stali 

się jego bêtes noires, a samo pojęcie ideologii weszło w obszar walki ideologicznej. Tracy i 

jemu podobni – jak się skarżył – byli „marzycielami” i „gadatliwymi doktrynerami”, dążącymi 

do zniszczenia złudzeń, które dawały ludziom pocieszenie. Wkrótce widział ideologów 

wszędzie – „pod każdym łóżkiem” – i nawet obwiniał ich o swoją klęskę w Rosji. Zarzucał 

im, że zastąpili „rozproszoną metafizykę” wiedzą o ludzkim sercu i lekcjami historii – zarzut 

o tyle ironiczny, że to właśnie metafizykę ideologowie o materialistycznych skłonnościach 

pragnęli przezwyciężyć11.  

W rezultacie epistemologiczny projekt szkoły ideologów nie został w pełni zrealizowany, 

jednak samo pojęcie ideologii utrwaliło się w ówczesnym dyskursie intelektualnym i wywarło 

znaczący wpływ na dalszy rozwój refleksji filozoficznej. 

Problem ideologii nabrał nowego znaczenia wraz z rozwojem filozofii marksistowskiej. 

Warto jednak zauważyć, że Karola Marksa trudno uznać za właściwego teoretyka ideologii, 

gdyż jego refleksja nad tym zagadnieniem miała charakter fragmentaryczny i stanowiła część 

szerszej krytyki świadomości społecznej oraz stosunków produkcji. Justyna Nowotniak 

 
8 R. Fafara, Ideologia i filozofia arystotelewska, „Rocznik Tomistyczny” 2019, nr 8, s. 14.  
9 Tamże. 
10 Tamże. 
11 Ideology, red. T. Eagleton, New York–London: Longman 1994, s.5. Przekład własny. Dalej: jeśli nie wskazano 

inaczej, tłumaczenie wykonano na podstawie tekstu oryginalnego. 



19 

 

podkreśla:  

Marks nie sformułował definicji ideologii i nie posługiwał się jakimś z góry przyjętym jej 

pojęciem. Ideologia nie była dlań ogólnym bytem, który z wyżyn ogólności zstępowałby na 

niziny konkretnych empirycznych wcieleń. […] On sam przywiązywał, jak się wydaje, 

mniejszą wagę do tego określenia niż jego interpretatorzy, dochodzący, czym jest ideologia 

według Marksa lub jak w ogóle należy ją rozumieć12. 

Według Marksa ideologia ujmowana jest przez pryzmat fałszywej świadomości — 

iluzorycznego sposobu przedstawiania rzeczywistości, który służy utrwalaniu interesów klasy 

panującej. Jak stwierdzono w Manifeście komunistycznym: „Ideami panującymi każdej epoki 

były zawsze tylko idee klasy panującej”13. Warto podkreślić, że refleksja nad tzw. opaczną 

świadomością została po raz pierwszy w sposób wyraźny i rozwinięty opisana przez Fryderyka 

Engelsa w liście do Franciszka Mehringa z 14 lipca 1893 roku. Jak pisał Engels: 

Ideologia jest procesem dokonywanym przez tak zwanego myśliciela wprawdzie ze 

świadomością, ale z opaczną świadomością. Właściwe siły napędowe, które kierują tym 

procesem, pozostają mu nieznane; inaczej bowiem nie byłby to właśnie proces ideologiczny. 

Wyobraża więc sobie siły napędowe, które nie istnieją lub pozornie tylko istnieją. Ponieważ 

jest to proces myślowy, wyprowadza więc zarówno jego treść, jak i formę z czystego myślenia, 

bądź ze swego własnego, bądź też z myślenia swoich poprzedników14. 

Punktem wyjścia dla marksowskiej krytyki ideologii była krytyka idealistycznej koncepcji, 

według której świat rzeczywisty stanowił urzeczywistnienie idei, a rzeczywistość społeczna — 

produkt świadomości człowieka. Tego rodzaju ujęcie było interpretowane przez filozofów 

marksistowskich jako iluzoryczne i spekulatywne. Sam Marks wskazywał na oderwanie 

filozofii od rzeczywistości, podkreślając brak refleksji nad związkiem niemieckiej myśli 

filozoficznej z jej własnym kontekstem społecznym i materialnym15. 

W przeciwieństwie do tego filozofowie marksistowscy akcentowali pierwotność bytu 

wobec świadomości oraz determinujący wpływ warunków materialnych na kształt idei i form 

świadomości społecznej. Jak zauważał Marks: 

Tam więc, gdzie ustaje spekulatywne dociekanie — w obliczu rzeczywistego życia — 

rozpoczyna się prawdziwa, pozytywna nauka, przedstawianie praktycznej działalności, 

praktycznego procesu rozwoju ludzi. Ustają frazesy na temat świadomości, ich miejsce zająć 

 
12 J. Nowotniak, Słowo wstępne. Skąd ideologia?, [w:] W kręgu ideologii, red. J. Nowotniak, Warszawa: Szkoła 

Głowna Handlowa 2019, s. 9-10.  
13 K. Marks, F. Engels, Manifest Partii Komunistycznej (1848 rok), przeł. nieznany autor, Warszawa: Studenckie 

Koło Filozofii Marksistowskiej (Uniwersytet Warszawski) 2017, s. 13.  
14 F. Engels, List do Franciszka Mehringa z 14 lipca 1893 r., [w:] K. Marks, F. Engels, Listy wybrane, przeł. 

nieznany autor, Warszawa: Książka i wiedza 1951, s. 595.  
15 K. Marks, F. Engels, Ideologia niemiecka, [w:] K. Marks, F. Engels, Dzieła, t. 3, przeł. K. Błeszyński, S. Filmus, 

red. I. Strumińska, Warszawa: Książka i Wiedza 1961, s. 20.  



20 

 

musi rzeczywista wiedza16.  

Na kartach dzieł Marksa i Engelsa pojawiają się wyraźne dychotomie, w których to, co 

obiektywne, ekonomiczne i materialne, przeciwstawiane jest temu, co ideologiczne, 

spekulatywne, iluzoryczne i fałszywe17. Innymi słowy, Marks i Engels sprzeciwiali się 

idealistycznemu pojmowaniu ideologii, nadającemu jej charakter filozoficzny — odnoszący się 

do sfery myśli i świadomości, a nie do realnych stosunków społecznych. Nowotniak jednak 

zauważa:  

Choć więc określenie „ideologia” ma w odniesieniu do „najnowszej filozofii niemieckiej” bez 

wątpienia charakter pejoratywny, jej krytyka nie oznacza jednak potępienia w czambuł 

wszystkich treści tych koncepcji, skądinąd krytycznych i zmierzających we właściwym 

kierunku — nawet ów proces rozkładu systemu heglowskiego jest pożyteczny, choć nie 

rewolucyjny, a Marks nie tylko obserwował ten proces, lecz także filozoficznie w nim 

uczestniczył18. 

Charakterystyczną cechą postrzegania ideologii przez Marksa i Engelsa było zatem społeczno-

polityczne zaangażowanie ich refleksji. Wynikało ono przede wszystkim z dążenia do 

przekształcenia istniejącego porządku społecznego, na co Marks zwraca uwagę w swoim 

słynnym stwierdzeniu: „Filozofowie jedynie różnie interpretowali świat; idzie jednak o to, aby 

go zmienić”19. W ten sposób marksizm wywarł trwały wpływ na rozwój myśli społeczno-

politycznej i filozoficznej. Z jednej strony stał się podstawą leninowskiej interpretacji ideologii 

proletariatu, z drugiej — punktem odniesienia dla wielu późniejszych koncepcji krytycznych 

wobec ideologii. 

Podsumowując, w myśli francuskiej ideologia była postrzegana z perspektywy 

przyszłości — jako potencjalna nauka o ideach, której zadaniem miałoby być służenie dobru 

publicznemu. Z kolei w interpretacji marksowskiej ujmowana jest z perspektywy 

teraźniejszości — jako zespół iluzorycznych idei zaspokajających potrzeby klasy rządzącej i 

przekazywanych społeczeństwu za pośrednictwem filozofii, religii czy kultury. Warto 

zauważyć, że pomimo odmiennych ocen wartościujących oraz różnic w podejściu do badania 

świadomości (sensualistycznego i materialistycznego), oba nurty wskazują na instrumentalny 

charakter ideologii. W tradycji francuskiej postrzegana jest ona jako instrument służący 

interesom społeczeństwa, natomiast w myśli niemiecko-marksistowskiej — jako narzędzie 

utrwalania interesów klasy rządzącej. Marksistowskie ujęcie ideologii stało się jednym z 

 
16 Tamże, s. 28.  
17 Przykładowo, w liście do W. Borgiusa z 1894 roku Engels przeciwstawiał sferę ekonomiczną sferze 

abstrakcyjno-ideologicznej. 
18 J. Nowotniak, dz. cyt., s. 15. 
19 K. Marks, Tezy o Feuerbachu, [w:] K. Marks, F. Engels, Dzieła… s. 8.  



21 

 

fundamentalnych punktów odniesienia dla rozwoju myśli społeczno-politycznej XX wieku.  

 

1.1.2. Pojęcie ideologii w XX wieku (wybrane koncepcje) 

A. Perspektywa socjologiczna: ideologia i świadomość zbiorowa 

W ramach socjologii wiedzy istotny wkład w rozwój refleksji nad ideologią wniósł Karl 

Mannheim, który wskazywał, że ideologiczne formy myślenia są obecne we wszystkich 

grupach społecznych. Podkreślał on konieczność ujmowania procesów myślenia w ścisłym 

związku z ich historycznym i społecznym kontekstem20. Według Mannheima jednostki — 

niezależnie od tego, czy są tego świadome, czy nie — postrzegają świat z perspektywy grupy 

społecznej, z którą się identyfikują. W tym kontekście myśl Mannheima nawiązuje do ustaleń 

Maxa Webera, który zwracał uwagę na zróżnicowane sposoby interpretacji zjawisk religijnych 

przez różne grupy społeczne. W ujęciu Mannheima treść ideologii i utopii stanowią idee i 

wyobrażenia zdeterminowane przez byt społeczny podmiotu oraz odzwierciedlające jego 

interesy i aspiracje. Czynniki determinujące ideologię mogą się jednak różnić w zależności od 

epoki historycznej i struktury społeczeństwa. O ile Marks koncentrował się przede wszystkim 

na ekonomicznych determinantach świadomości społecznej, utożsamiając ideologię z 

myśleniem przeciwnika klasowego, o tyle Mannheim podkreślał złożony charakter 

uwarunkowań ideologii, obejmujący również czynniki kulturowe, polityczne i 

światopoglądowe. Jak zauważa Mannheim:  

Utopijność i ideologiczność myślenia widziano dotychczas przeważnie tylko stronniczo (tzn. 

tylko w myśleniu przeciwnika), przy czym każda ze stron oszczędzała swoje stanowisko. Tutaj 

podejmuje się próbę zbadania wszystkich stanowisk w myśleniu pod kątem elementu 

utopijnego i ideologicznego, by w ogóle dojść do czystego postawienia problemu21. 

Mannheim dążył zatem do przekroczenia partykularnego rozumienia ideologii, 

charakterystycznego dla marksizmu, i zaproponował ujęcie relatywizujące, według którego 

każda forma myślenia społecznego nosi potencjalnie znamiona ideologiczności. 

Dla Mannheima kluczowe pozostaje pojęcie bytu społeczno-historycznego, który 

warunkuje kształtowanie się ideologicznej świadomości określonych grup społecznych. 

Według filozofa badanie tego zjawiska wymaga empirycznej doktryny egzystencjalnego 

uwarunkowania wiedzy, umożliwiającej uchwycenie zależności między sposobami myślenia a 

ich społecznym i historycznym kontekstem. Z tego punktu widzenia ideologia stanowi produkt 

 
20 K. Mannheim, Ideologia i utopia, przeł. P. Miziński, Warszawa: Aletheia 2008, s. 2. 
21 Tamże, s. 46-47. 



22 

 

myślenia właściwy określonym grupom społecznym, uwarunkowany zarówno typem ich 

refleksji, jak i pozycją zajmowaną w strukturze istniejącej rzeczywistości. 

 

B. Perspektywa kulturowo-krytyczna: ideologia i mechanizmy dominacji 

Inna tendencja wyłoniła się w ramach neomarksistowskiej refleksji nad relacją między 

kulturą a władzą, ujmującej dominację kulturową jako mechanizm utrwalania porządku 

społecznego. Perspektywa ta przesunęła akcent z ekonomicznych podstaw dominacji, 

charakterystycznych dla klasycznego marksizmu, na jej wymiar kulturowy i symboliczny. 

Refleksję tę zapoczątkował Antonio Gramsci, który analizował zjawiska społeczne przez 

pryzmat hegemonii kulturowej, rozumianej jako mechanizm organizowania przyzwolenia 

społecznego poprzez kulturę i świadomość zbiorową. Jak zauważa Jakub Potulski: 

Gramsci zakładał, iż każde społeczeństwo jest zorganizowane wokół mniej lub bardziej 

spójnego obrazu świata, lub inaczej mówiąc, wokół zbioru idei, których rolą jest organizacja 

i łączenie zróżnicowanych elementów społeczeństwa w jeden blok. Hegemonia stanowi formę 

politycznej dominacji opartej na narzuceniu partykularnych sposobów postrzegania i 

rozumienia świata jako obowiązujących, które dzięki temu stają się „zdrowym rozsądkiem” i 

traktowane są jako oczywisty sposób pojmowania świata22. 

Gramsci w większym stopniu koncentrował się nie na definiowaniu ideologii, lecz na 

instrumentalnej roli hegemonii kulturowej, pozwalającej zrozumieć, w jaki sposób porządek 

społeczny utrwala się w sferze symbolicznej. Hegemonia kulturowa stanowi warunek 

konieczny dla ustanowienia przywództwa moralno-intelektualnego. Samą hegemonię włoski 

myśliciel postrzegał jako kategorię etyczno-polityczną, której urzeczywistnienie jak wskazuje 

M. Grecki — wymaga: „jednoczesnego ruchu wszerz — jednoczenia coraz szerszych mas, oraz 

wzwyż — wznoszenia się od ekonomii ku polityce i moralności, a więc ruchu w świadomości 

od bazy ku nadbudowie (katharsis)”23. 

W ramach rozwijania koncepcji hegemonii kulturowej Gramsci analizował strukturę 

społeczeństwa oraz mechanizmy utrwalania władzy. Jak podsumowuje Potulski: 

Nowatorstwem Gramsciego było zwrócenie uwagi na fakt, iż klasa panująca, która pragnie 

sprawować władzę ma do dyspozycji dwa systemy instytucji: „społeczeństwo polityczne” 

(państwo, system prawa), które działa za pomocą siły i sankcji, oraz „społeczeństwo 

obywatelskie”, które wywiera presję zbiorową i osiąga obiektywne rezultaty w dziedzinie 

kształtowania się obyczajów, poglądów, sposobów postępowania, moralności itd 24.  

 
22 J. Potulski, Władza i kultura – Antonio Gramsci jako prekursor socjologii polityki, „Athenaeum. Polskie Studia 

Politologiczne” 2010, vol. 26, s. 131.  
23 М. Н. Грецкий, Антонио Грамши и его „Тюремные тетради”, [w:] А. Грамши, Тюремные тетради, 

przeł. Г.П. Смирнова, Москва: Политиздат 1991, часть 1, s. 16. 
24 J. Potulski, Władza i kultura – Antonio Gramsci..., s. 132-133. 



23 

 

Zdaniem Gramsciego, ustanowienie hegemonii kulturowej wymaga transformacji 

społeczeństwa opartej na zasadach filozofii praktyki. Kluczowym wyzwaniem pozostaje 

przezwyciężenie dystansu między intelektualistami a „zwykłymi ludźmi”, co dokonuje się 

poprzez włączenie szerokich warstw społecznych w proces tworzenia nowej świadomości. 

Każda jednostka — niezależnie od pozycji społecznej czy zawodowej — może stać się 

„intelektualistą organicznym”, zdolnym do świadomego udziału w kształtowaniu hegemonii 

kulturowej. W ten sposób Gramsci przesunął punkt ciężkości analiz społecznych z poziomu 

ekonomicznego na kulturowy i symboliczny, podkreślając znaczenie kultury w procesie 

kształtowania świadomości zbiorowej. Jego koncepcja hegemonii kulturowej stała się punktem 

wyjścia dla dalszych refleksji nad mechanizmami dominacji i reprodukcji władzy, rozwijanych 

w XX wieku m.in. przez Althussera25. 

Problem hegemonii w szerokim znaczeniu, odnoszący się do kulturowych 

mechanizmów utrwalania władzy, znalazł rozwinięcie w ramach teorii krytycznej, zwłaszcza 

w refleksji przedstawicieli Szkoły Frankfurckiej. Warto podkreślić, że dla jej przedstawicieli 

refleksja ta miała w pewnym sensie bardziej upolityczniony charakter. Jak zauważa Łukasz 

Dulęba:  

Wydaje się także, iż to właśnie nurt teorii krytycznej w istotny sposób ukierunkował 

współczesną debatę dotyczącą badań nad ideologiami. Wywodząca się z marksizmu, ale 

niebędąca stricte jego kontynuacją, teoria krytyczna miała stanowić odrębność w stosunku do 

istniejących orientacji filozoficznych. Wychodząc od przekonania o braku neutralności nauki, 

porzucała obojętność wobec badanego przedmiotu26.  

Jednym z centralnych zagadnień refleksji frankfurtczyków był problem kultury masowej i 

przemysłu kulturowego, postrzeganych jako potencjalne narzędzia ideologicznej dominacji o 

charakterze autorytarnym bądź totalitarnym. Max Horkheimer i Theodor W. Adorno 

konceptualizowali te zjawiska z perspektywy analizy mechanizmów reprodukcji i transmisji 

ideologii:  

Władcy nie są nawet specjalnie zainteresowani osłanianiem tej konstrukcji, im brutalniej ona 

sama się do siebie przyznaje, tym większa jej potęga. Film i radio nie muszą się już podawać 

za sztukę. Prawda, że są jedynie interesem, służy im jako ideologia, mająca uprawomocniać 

kicz, który rozmyślnie produkują. Same nazywają się przemysłem, a publikowane informacje 

o dochodach dyrektorów naczelnych nie pozostawiają żadnych wątpliwości co do społecznej 

 
25 O koncepcji ideologicznych aparatów państwa u Althussera szerzej w rozdziale II, ponieważ jego ujęcie stanowi 

inspirację dla analiz rozwijanych w dalszej części pracy. Z kolei althusserowskie podejście do ideologii przez 

pryzmat nieświadomości omówiono w części Perspektywa psychoanalityczna. 
26 Ł. Dulęba, Deskryptywne i normatywne koncepcje ideologii, „Polityka i Społeczeństwo” 2019, nr 2 (17), s. 15.  



24 

 

nie zbędności ich produktów27. 

Przemysł kulturowy był zatem analizowany przez autorów w kontekście krytyki społeczeństwa 

konsumpcyjnego i jego mechanizmów podporządkowania jednostki. Jak zauważa Łukasz 

Iwasiński: „Frankfurtczycy argumentowali, że w społeczeństwie kapitalistycznym nie tylko 

praca, ale także konsumpcja — choć podejmowana dobrowolnie i przynosząca konsumentom 

satysfakcję — staje się źródłem alienacji”28. 

Z kolei alienacja odgrywa tu rolę „kondycji będącej efektem ulegania ideologiom (w 

znaczeniu marksowskim), co wyraża się w bałwochwalstwie (idolatrii), a więc oddawaniu czci 

fałszywym bożkom, hołdowaniu fałszywym wartościom”29. Innymi słowy, przemysł 

kulturowy funkcjonuje jako mechanizm ideologiczny, który poprzez standaryzację treści i 

wytwarzanie fałszywych potrzeb ogranicza zdolność konsumenta do krytycznego myślenia. 

Filozofowie podsumowali: „Kultura stała się w pełni towarem, rozpowszechnianym w trybie 

informacji, nie przenikając do tych nawet, do których docierała jako informacja. Myślenie ma 

krótki oddech, ogranicza się do chwytania izolowanych faktów. Związki myślowe odrzucane 

są jako niewygodny i zbędny wysiłek”30. W ten sposób przemysł kulturowy funkcjonuje jako 

mechanizm ideologiczny, prowadzący do zaniku zdolności samodzielnego i krytycznego 

myślenia. 

Idea ta znalazła dalszy rozwój w pracach Herberta Marcuse’a, który określił tę tendencję 

mianem nowego totalitaryzmu, wskazując, że opiera się on na subtelnych mechanizmach 

integracji jednostki, prowadzących do kształtowania jej świadomości i potrzeb. Jak zauważa 

Marcuse: „W dziedzinie kultury nowy totalitaryzm przejawia się właśnie w harmonizującym 

pluralizmie, w którym najbardziej przeciwstawne dzieła i prawdy zgodnie współistnieją w 

spokojnej obojętności”31. Autor zwraca uwagę na mistyfikacyjny charakter ideologii, 

pozostającej na służbie produkcji, reklamy, propagandy i polityki. Zdaniem filozofa 

współczesne społeczeństwo można określić mianem zbiorowości jednostek 

jednowymiarowych. Jak zauważa Agnieszka Walecka:  

[…] w rezultacie szybkiego postępu technicznego i związanego z nim równie szybkiego 

wzrostu dobrobytu, społeczeństwa przemysłowe (wysoko rozwinięte) stają się 

społeczeństwami jednowymiarowymi, zuniformizowanymi, totalitarnymi. Jednostka 

stanowiąca integralną część każdego społeczeństwa w przypadku społeczeństwa o charakterze 

 
27 M. Horkheimer, T. W. Adorno, Dialektyka oświecenia. Fragmenty filozoficzne, przeł. M. Łukasiewicz, 

Warszawa: Wydawnictwo IFiS PAN 1994, s. 139. 
28 Ł. Iwasiński, Konsumpcja jako źródło alienacji teorii szkoły frankfurckiej, „Nowa krytyka” 2015, nr 34, s. 210. 
29 Tamże, s. 217. 
30 M. Horkheimer, T. W. Adorno, dz. cyt., s. 220. 
31 H. Marcuse, Człowiek jednowymiarowy. Badania nad ideologią rozwiniętego społeczeństwa przemysłowego, 

przeł. S. Konopacki i in., Warszawa: PWN 1991, s. 88. 



25 

 

totalitarnym staje się według Herberta Marcuse’a jednostką jednowymiarową32.  

Narzucane wartości masowego społeczeństwa konsumpcyjnego prowadzą zatem, według 

Marcuse’a, do powstania nowego typu społeczeństwa totalitarnego. Jak podsumowuje 

Walecka: „Totalitaryzm według Marcuse’a nie jest ani polityczny, ani ekonomiczno-

gospodarczy. To zjawisko, które funkcjonuje i manipuluje potrzebami ludzi w imię fałszywego 

celu ogólnego”33. Chodzi tu o subtelne mechanizmy zniewolenia, oparte na wewnętrznej 

zależności jednostki od systemu konsumpcji i fałszywych wartości.  

W perspektywie kulturowo-krytycznej zagadnienie utrwalania porządku społecznego 

znajduje rozwinięcie w koncepcji habitusów Pierre’a Bourdieu34. W ujęciu Pierre’a Bourdieu 

habitus stanowi mechanizm, poprzez który ideologia działa w codziennych praktykach35. Jest 

to system uwewnętrznionych dyspozycji, które sprawiają, że jednostki spontanicznie 

reprodukują istniejące struktury społeczne. Ideologia przestaje być tu zbiorem przekonań — 

staje się sposobem życia, w którym podporządkowanie dokonuje się poprzez uwewnętrznione 

dyspozycje i nawyki społeczne, utrwalające istniejący porządek bez potrzeby otwartego 

przymusu. 

Podsumowując, w perspektywie kulturowo-krytycznej ideologia jawi się jako złożony 

system reprodukcji władzy, oparty nie tyle na przemocy, ile na mechanizmach 

podporządkowania poprzez kulturę masową. 

 

C. Perspektywa psychoanalityczna: ideologia i nieświadomość  

Jedną z istotnych perspektyw w badaniach nad ideologią stało się jej ujmowanie w 

kontekście psychoanalizy. Choć Zygmunt Freud — twórca psychoanalizy — nie sformułował 

spójnej teorii ideologii, jego koncepcje w istotny sposób wpłynęły na rozwój refleksji nad 

psychologicznymi mechanizmami myślenia masowego. Znaczącą rolę w psychoanalitycznej 

konceptualizacji ideologii odegrał także Jacques Lacan, którego podejście umożliwia analizę 

procesów identyfikacji i reprezentacji klasowych w oparciu o rozróżnienie trzech rejestrów: 

symbolicznego, wyobrażeniowego i realnego36. Schemat ten stanowi ważne narzędzie badania 

 
32 A. Walecka, Totalitarna rzeczywistość Václava Havla i Herberta Marcuse’a jako przykład konwergencji 

Wschodu z Zachodem, „Państwo i Społeczeństwo” 2003, t. III, nr 2, s. 86. 
33 Tamże, s. 86.  
34 W kontekście rosyjskiej ideologii oraz zagadnienia habitusu imperialnego zob.: A. Curanović, Skazana na 

imperium? Lęki i dyskurs imperialny w procesie samoidentyfikacji Rosji poradzieckiej, „Rocznik Instytutu Europy 

Środkowo-Wschodniej” 2021, nr 19, s. 43–65. 
35 Zob. P. Bourdieu, Dystynkcja. Społeczna krytyka władzy sądzenia, przeł. P. Biłos, Warszawa: Wydawnictwo 

Naukowe Scholar 2022. 
36 K. Świrek, Różnica klasowa: symboliczna, wyobrażeniowa i realna, „Widok. Teorie i Praktyki Kultury 

Wizualnej” 2021, nr 30, s. 5. 



26 

 

mechanizmów ideologicznych, pozwalając zrozumieć, w jaki sposób jednostki internalizują 

wzorce kulturowe i społeczne. Warto podkreślić, że refleksja nad doświadczeniami XX wieku 

— zwłaszcza nad totalitaryzmem, masowością i propagandą — stała się dodatkowym 

impulsem do interpretowania zjawisk ideologicznych w kategoriach psychoanalitycznych. 

Myśl Lacana odegrała istotną rolę w pracach Althussera. Filozof, czerpiąc z 

lacanowskiej koncepcji nieświadomości, przekształcił klasyczne ujęcie ideologii, kierując je ku 

analizie jej nieświadomych i symbolicznych mechanizmów działania. W jego rozumieniu 

wyobraźnia zajmuje kluczowe miejsce w procesach myślenia ideologicznego. Althusser ściśle 

wiąże ideologię z przedstawieniem wyobrażonych relacji jednostek z rzeczywistymi 

warunkami ich egzystencji37. Tym samym ideologia zostaje ujęta nie jako fałszywa 

świadomość, lecz jako struktura wyobrażeniowa, poprzez którą jednostki doświadczają i 

„przeżywają” swoje miejsce w świecie społecznym. Ideologia zatem zapewnia nieświadome 

połączenie między tym, co wyobrażone, a tym, co rzeczywiste, a człowiek jawi się jako istota 

z natury ideologiczna. W konsekwencji każde społeczeństwo pozostaje w pewnym stopniu 

zideologizowane, gdyż ideologia konstytuuje samą strukturę podmiotowości i sposób, w jaki 

jednostki postrzegają swoje miejsce w świecie społecznym. 

Althusserowska teoria ideologii, w połączeniu z podejściem lacanowskim, stanowi 

punkt wyjścia dla koncepcji ideologii rozwiniętej przez Slavoja Žižka. Słoweński filozof 

postrzega ideologię nie tyle jako system fałszywych przekonań, ile raczej jako mechanizm 

maskowania i zniekształcania rzeczywistości społecznej. Jak zauważa Žižek: „Funkcja 

ideologii nie polega na tym, że daje nam ona możliwość ucieczki z rzeczywistości, ale na tym, 

że oferuje nam samą rzeczywistość społeczną jako ucieczkę z pewnego traumatycznego, 

rzeczywistego jądra”38. 

Według filozofa ideologia konstruuje relację między podmiotem a jego 

niezrealizowanymi pragnieniami, funkcjonując jak symptom — ujawniający i zarazem 

maskujący ukryte sprzeczności rzeczywistości społecznej. Žižek, czerpiąc z lacanowskiej 

koncepcji, aktywnie posługuje się kategorią fantazmatu, która stanowi klucz do zrozumienia 

mechanizmów ideologii. Fantazmat pełni tu funkcję struktury podtrzymującej ideologiczne 

złudzenie — maskuje sprzeczności świata społecznego, nadając im pozory spójności i sensu.  

Autorzy analizujący ideologię w perspektywie lacanowskiej zwracali zatem szczególną 

 
37 Zob. L. Althusser, Ideologie i aparaty ideologiczne państwa, przeł. A. Staroń, Warszawa: Uniwersytet 

Warszawski 2006.  
38 S. Žižek, Wzniosły obiekt ideologii, przeł. J. Bator, P. Dybel, Wrocław: Wydawnictwo Uniwersytetu 

Wrocławskiego 2001, s. 62.  



27 

 

uwagę na funkcję wyobraźni w konstruowaniu relacji z rzeczywistością. W tym ujęciu 

ideologia jawi się jako mechanizm maskujący realność, wykorzystujący nieświadome 

mechanizmy psychiczne jednostek. Takie podejście pozwala głębiej zrozumieć zarówno 

zachowania masowe, jak i procesy kształtowania się zbiorowej nieświadomości. 

Odmienny przykład psychoanalitycznego podejścia stanowi refleksja Ericha Fromma, 

koncentrującego się na psychospołecznych uwarunkowaniach ludzkiego zachowania. W pracy 

Ucieczka od wolności autor analizuje procesy kształtowania się warunków psychospołecznych 

w nazistowskich Niemczech, próbując odpowiedzieć m.in. na pytanie: „dlaczego hitlerowska 

ideologia tak przekonująco przemówiła do niższych klas średnich?”39. Fromm nie tyle pyta, 

czym jest ideologia, ile — dlaczego jednostki jej ulegają.  

W odpowiedzi Fromm ukazuje myślenie ideologiczne jako mechanizm obronny przed 

wolnością, zakorzeniony w lęku, niepewności i potrzebie podporządkowania. Źródeł tej 

postawy upatruje w autorytaryzmie, destrukcyjności oraz konformizmie. Ideologia jawi się tu 

jako forma psychicznej ucieczki od wolności stanowiąca odpowiedź na egzystencjalny lęk i 

poczucie zagrożenia. Innymi słowy, pełni funkcję mechanizmu kompensacyjnego, który 

pozwala jednostce zredukować niepokój i napięcie, oferując pozorne poczucie bezpieczeństwa 

oraz przynależności. W tym sensie ideologia staje się strategią obronną, charakterystyczną dla 

jednostek podatnych na frustrację i niestabilność emocjonalną. 

Podsumowując, można stwierdzić, że refleksja nad ideologią w nurcie 

psychoanalitycznym przesuwa akcent na wewnętrzne, nieświadome mechanizmy ludzkiego 

działania. Takie ujęcie pozwala uchwycić, w jaki sposób ideologia przenika sferę psychiki, 

stając się zarazem narzędziem kontroli i formą kompensacji egzystencjalnego lęku.  

 

D. Perspektywa polityczno-filozoficzna: ideologia i totalitaryzm 

Refleksja nad ideologią zyskała szczególny rozwój w kontekście analizy doświadczenia 

totalitaryzmu. W centrum badań znalazło się nie tyle samo pojęcie ideologii, ile pojęcie 

totalitaryzmu. W badaniach nad systemami totalitarnymi ideologia postrzegana jest jako jedno 

z kluczowych narzędzi kształtowania i utrwalania totalitarnego porządku społecznego. 

Jednym z najważniejszych krytyków ideologii totalitarnych był Karl Popper. W liście 

do rosyjskiego czytelnika, zamieszczonym we wstępie do pracy Społeczeństwo otwarte i jego 

wrogowie, filozof — symbolicznie odwołując się do własnych doświadczeń i podkreślając 

aktualność problemu — zauważa: 

 
39 E. Fromm, Ucieczka od wolności, przeł. O. i A. Ziemilscy, Warszawa: Czytelnik 1993, s. 97. 



28 

 

Decyzję o napisaniu tej książki podjąłem w dniu, gdy dowiedziałem się o inwazji Hitlera na 

moją rodzinną Austrię […] Powstała ona jako sprzeciw wobec nazizmu i komunizmu, 

przeciwko Hitlerowi i Stalinowi których pakt z 1939 roku na pewien czas uczynił 

sojusznikami. Moja niechęć do tych nazwisk była tak wielka, że ani razu nie wspomniałem 

ich w Społeczeństwie otwartym40. 

W swojej książce Popper przesuwa punkt ciężkości refleksji na wcześniejsze tradycje 

myślowe, które, jego zdaniem, przyczyniły się do powstania hitleryzmu i stalinizmu. Według 

filozofa trzej „fałszywi prorocy” — Platon, Hegel i Marks — odegrali kluczową rolę w 

ukształtowaniu ideologicznych podstaw totalitaryzmu. Popper koncentruje swoją krytykę 

przede wszystkim na historycyzmie, rozumianym jako przekonanie, że rozwój dziejów podlega 

obiektywnym prawom, umożliwiającym przewidywanie przyszłości. Jak zauważa Sławoj 

Olczyk, w ujęciu Poppera historyzm oznacza „naiwną metodę interpretowania dziejów, 

przypisującą decydujące znaczenie motywacjom tyranów i wybitnych jednostek w wyjaśnianiu 

przebiegu historii”41. Innymi słowy, zasady historycyzmu stają się narzędziem legitymizacji 

idei społeczeństwa zamkniętego.  

Oprócz krytyki historycyzmu Popper analizuje również samą strukturę społeczeństwa 

zamkniętego, którego paradygmatycznym przykładem jest społeczeństwo totalitarne. 

Ograniczanie wolności i rozumu stanowi w tym ujęciu podstawową cechę systemów 

totalitarnych. Jak podkreśla:  

Nowożytny totalitaryzm jest tylko epizodem w odwiecznym buncie przeciwko wolności i 

rozumowi. Od poprzednich epizodów różni się on nie tyle ideologią, co tym, że jego 

przywódcom udało się zrealizować jeden z najśmielszych snów przeszłości, mianowicie: z 

buntu przeciw wolności uczynili ruch masowy42.  

Warto zauważyć, że Popper opisuje społeczeństwo zamknięte w kategoriach metafory 

biologicznej, zwracając przy tym uwagę na plemienne wzorce organizacji życia społecznego. 

Jak pisze: 

Społeczeństwo zamknięte można porównać do organizmu. W znacznej mierze społeczeństwo 

to można opisać w terminach tak zwanej organicystycznej lub biologistycznej teorii państwa. 

Społeczeństwo zamknięte, jako jednostka quasi-organiczna, której członkowie są związani na 

wpół biologicznymi więzami […]. Jest to konkretna grupa konkretnych jednostek związanych 

ze sobą nie tylko tak abstrakcyjnymi więzami społecznymi jak podział pracy i podział dóbr, 

ale i konkretną, fizyczną więzią dotyku, zapachu i wzroku 43.  

 
40 К. Поппер, Письмо моим русским читателям (1992), [w:] К. Поппер, Открытое общество и его враги, 

przeł. В.Н. Садовский, Москва: Муждународный фонд „Культурная инициатива” 1992, Т.1, s.7. 
41 S. Olczyk, Karl Popper: teoria ewolucji a logika sytuacji, „Filozofia nauki” Rok XI, 2003, nr 2 (42), s.88.  
42 K. Popper, Społeczeństwo otwarte i jego wrogowie, przeł. H. Krahelska, Warszawa: PWN, T.2. 1993, s. 68.  
43 K. Popper, Społeczeństwo otwarte i jego wrogowie, przeł. H. Krahelska, Warszawa: PWN, T.1. 1993, s. 196-

197.  



29 

 

W takim społeczeństwie kluczową rolę odgrywa regulacja relacji międzyludzkich poprzez 

system tabu. Zdaniem Poppera społeczeństwo zamknięte przeciwstawia się społeczeństwu 

otwartemu, którego wzorcowym przykładem jest liberalna demokracja. Społeczeństwo otwarte 

opiera się na racjonalnym krytycyzmie, wolności jednostki oraz moralnej odpowiedzialności 

za podejmowane decyzje. 

Znaczący wkład w badanie natury totalitaryzmu wniosła Hannah Arendt. W jej ujęciu 

ideologia, jako nieodłączny element systemów totalitarnych, stanowi narzędzie przemocy i 

terroru. W kontekście niniejszej pracy istotne jest zwrócenie uwagi na sposób, w jaki filozofka 

analizuje specyfikę ideologii. W szczególności warto podkreślić, że Arendt dążyła do 

zrozumienia, dlaczego ludzie ulegają ideologicznym wpływom i w jaki sposób ideologia potrafi 

przekształcać ludzkie myślenie oraz zachowanie. 

Po pierwsze, filozofka zwraca szczególną uwagę na skłonność ideologii totalitarnej do 

naśladowania języka nauki oraz sympatię wobec historii: 

Po pierwsze, w swoich pretensjach do totalnego wyjaśniania ideologie mają tendencję do 

wyjaśniania nie tego, co jest, lecz tego, co się staje, co się rodzi i przemija. Zajmują się w 

każdym wypadku wyłącznie ruchem, czyli historią w przyjętym znaczeniu tego słowa. 

Ideologie zorientowane są zawsze na historię, nawet wtedy, kiedy — jak w przypadku rasizmu 

— wychodzą najwyraźniej z przesłanek przyrodniczych. […] Pretensje do totalnego 

wyjaśniania obiecują wyjaśnienie wszystkich zdarzeń historycznych, totalne wyjaśnienie 

przeszłości, totalną znajomość teraźniejszości oraz wiarygodną przepowiednię przyszłości 44.  

Po drugie, Arendt podkreśla dążenie ideologii totalitarnej do nadawania swoim tezom 

pozorów logiczności i wewnętrznego uporządkowania: 

Myślenie ideologiczne porządkuje fakty w sposób absolutnie logiczny, zaczynając od 

przyjętych jako aksjomat przesłanek i dedukując z nich całą resztę, czyli postępuje z 

konsekwencją, której w królestwie rzeczywistości nigdzie nie ma. Dedukcja może mieć 

charakter logiczny albo dialektyczny […] Zrozumienie jest osiągane przez to, że umysł, 

logicznie lub dialektycznie, naśladuje prawa „naukowo” ustalonych ruchów, z którymi 

integruje się w czasie tego naśladowania45.  

Po trzecie, Arendt koncentruje się na charakterystyce samego myślenia ideologicznego. 

Jej zdaniem ideologia prowadzi do zaniku zdolności samodzielnego myślenia opartego na 

osobistym doświadczeniu, zastępując je schematami narzuconymi przez system doktrynalny: 

Wskutek tego myślenie ideologiczne uniezależnia się od rzeczywistości, którą odbieramy za 

pomocą naszych pięciu zmysłów, i kładzie nacisk na „prawdziwą” rzeczywistość ukrytą za 

tym wszystkim, co jest dostrzegalne, panującą nad tym z miejsca ukrycia i wymagającą 

 
44 H. Arendt, Korzenie totalitaryzmu, przeł. D. Grinberg, M. Szawiel, Warszawa: Niezależna Oficyna 

Wydawnicza, s. 506. 
45 Tamże, s. 507. 



30 

 

szóstego zmysłu, który umożliwia nam uświadomienie sobie tego. W ten szósty zmysł 

wyposaża właśnie ideologia46. 

Innymi słowy, ideologia totalitarna oddziałuje poprzez pozory racjonalności — nie przekonuje 

treścią, lecz przymusem wewnętrznej konsekwencji, nadającej jej pozór prawdy. Wymuszona 

spójność i absolutyzacja logiki stanowią znak rozpoznawczy ideologii totalitarnych. 

Zarówno dla Arendt, jak i Poppera kluczowe pozostaje nie tyle ogólne potępienie 

ideologii, ile krytyka jej totalitarnego wymiaru. Ich analizy łączy przekonanie, że ideologia w 

kontekście totalitaryzmu ujawnia swoje najbardziej destrukcyjne oblicze — jako narzędzie 

zniesienia wolności myślenia, podporządkowania rozumu doktrynie i zastąpienia 

indywidualnego doświadczenia pozorem absolutnej spójności. 

 

E. Perspektywa semiotyczna: ideologia, język, znak  

Zwrot lingwistyczny w XX wieku wywarł znaczący wpływ na rozwój nauk 

humanistycznych, stając się impulsem do wieloaspektowych badań nad językiem, a w dalszej 

perspektywie do wyłonienia się zwrotu semiotycznego. W ich ramach język zaczęto ujmować 

jako klucz do zrozumienia mechanizmów konstruowania rzeczywistości, co znalazło szerokie 

odzwierciedlenie w całej humanistyce. Jednym z podstawowych podejść umożliwiających 

analizę znaczeń i struktur ideologicznych stała się semiotyka. 

Jednym z myślicieli, którzy podjęli problem języka ideologii w perspektywie 

semiotycznej, był Roland Barthes. Główną metodę badawczą autora stanowi podejście 

konotacyjno-semiologiczne, oparte na założeniach semiologii Ferdinanda de Saussure’a. W 

jego ujęciu ideologia przybiera postać szczególnej, konotacyjnej formacji znaku, która — jak 

zauważa Grzegorz Wyczyński — tworzy „narracje dostarczające zafałszowanego obrazu 

rzeczywistości. Są one atrakcyjnymi opowieściami, które jednocześnie dostarczają rozrywki 

oraz pozwalają na nazywanie wrogów lub wskazywanie właściwych i niewłaściwych form 

postępowania”47. 

Jednym z kluczowych zagadnień w semiotycznej analizie ideologii jest zjawisko 

naśladowania systemów konotatywnych w wypowiedziach o pozornie denotatywnym 

charakterze, co prowadzi do aktu naturalizacji znaczeń ideologicznych. W ujęciu Barthes’a 

znaki denotatywne odnoszą się do bezpośredniego, „dosłownego” poziomu znaczenia, 

natomiast znaki konotatywne funkcjonują na poziomie wtórnym, nadając tym samym znakom 

nowe — kulturowe, ideologiczne lub emocjonalne — sensy. Innymi słowy, istotne staje się 

 
46 Tamże.  
47 G. Wyczyński, Powtórzenie jako mechanizm oddziaływania ideologicznego, „Kultura i Wartości” 2017, nr 24, 

s. 77.  



31 

 

rozpoznanie znaków konotatywnych, które pasożytują na znakach denotatywnych, nadając im 

wtórny, ideologiczny wymiar. Barthes koncentruje się przede wszystkim na metodologicznym 

wymiarze analizy ideologii jako systemu znaków, opisując jej podstawowe właściwości. Jak 

zauważa Gieorgij Kosikow, tłumacz i badacz twórczości Barthes’a, francuski filozof przypisuje 

ideologii następujące cechy: 

− Zasada niekompletności: ideologia jest niepełna, ponieważ odzwierciedla interesy 

wyłącznie jednej grupy społecznej. 

− Roszczenie do uniwersalności: ideologia nie uznaje własnej ograniczoności, lecz dąży 

do objęcia rzeczywistości w sposób totalny; nie toleruje konkurencji innych systemów 

znaczeń. 

− Agresywność: pozostaje ściśle powiązana z mechanizmami władzy i dominacji. 

− Przymus: zmierza do stłumienia indywidualnej świadomości i podporządkowania 

jednostki zbiorowym schematom. 

− Dążenie do naturalizacji: każda ideologia przedstawia się jako coś oczywistego, 

naturalnego i niepodważalnego. 

− Stereotypowość: ideologia eliminuje indywidualne, twórcze poznanie świata, 

zastępując je utrwalonymi schematami myślenia. 

− Immobilizm: dąży do ustanowienia statycznego, przewidywalnego porządku poprzez 

normy, zasady i wzorce zachowań48. 

Według Barthes’a ideologia realizuje własne cele poprzez funkcjonowanie w przestrzeni 

językowej, wykorzystując system znaków jako narzędzie konstruowania, utrwalania i 

naturalizowania znaczeń. 

Innym przykładem podejścia semiotycznego do badania ideologii jest koncepcja 

Umberta Eco, wywodząca się z włoskiej szkoły semiotyki. Podczas gdy Barthes koncentruje 

się na mitologicznych strukturach znaczeń i mechanizmach naturalizacji ideologii, Eco 

przenosi akcent na proces interpretacji oraz rolę odbiorcy w wytwarzaniu sensu. W jego ujęciu 

ideologia nie stanowi odrębnego systemu treści, lecz formę kulturowego nadkodowania, które 

ogranicza wieloznaczność komunikacji i narzuca określone ramy interpretacyjne. Jako 

przedstawiciel włoskiej tradycji semiotycznej Eco łączy analizę strukturalną z hermeneutyką 

kultury, podkreślając, że każdy akt rozumienia jest uwarunkowany społecznie i ideologicznie. 

Tym samym ideologia jawi się nie jako zbiór dogmatów, lecz jako mechanizm regulacji 

 
48 Г. Косиков, Идеология. Коннотация. Текст. [w:] P. Барт, S/Z, przeł. Г.К. Косиков, В.П. Мурат, Москва: 

Ad Marginem 1994. https://forlit.philol.msu.ru/lib-ru/kosikov4-ru [dostęp: 13.03.2022]. 



32 

 

interpretacji, porządkujący sposób postrzegania i rozumienia rzeczywistości. Eco rozumie 

ideologię jako:  

Jeśli chodzi o nas, chcielibyśmy nadać terminowi „ideologia”, w połączeniu z „retoryką”, 

szersze znaczenie. Przez ideologię będziemy rozumieć wszystko to, z czym w taki czy inny 

sposób zaznajomiony jest odbiorca oraz grupa społeczna, do której należy: systemy jego 

psychologicznych oczekiwań, wszystkie umiejętności intelektualne, doświadczenie życiowe, 

zasady moralne — innymi słowy, całą jego kulturę w znaczeniu antropologicznym tego słowa 

(gdyby nie fakt, że takie rozumienie kultury obejmuje również systemy retoryczne)49.  

Eco analizuje przestrzeń kodową, która powstaje w wyniku połączenia retoryki i ideologii. Kod 

pełni tu funkcję narzędzia umożliwiającego identyfikację i interpretację retorycznych strategii 

obecnych w przekazach kulturowych. W centrum jego rozważań znajduje się kod ideologiczny 

oraz mechanizmy jego konstruowania. W późniejszych pracach Eco odnosi swoje rozważania 

do społeczeństwa informacyjnego, zwracając szczególną uwagę na rolę symboli wizualnych. 

Zauważa tendencję ideologii do wizualności oraz wskazuje na zasadę dyfuzyjności władzy, 

które wspólnie przyczyniają się do ugruntowania wielowymiarowej nowoczesności. Tego 

rodzaju złożoność wymaga pogłębionej, w tym także semiotycznej, analizy dyskursu 

współczesnego. 

Ważnym aspektem twórczości Eco jest również jego refleksja nad formami 

współczesnego faszyzmu i ideologicznymi mechanizmami jego trwania. Esej Wieczny faszyzm 

stanowi jedno z najczęściej komentowanych opracowań autora, które znalazło szeroki 

oddźwięk zarówno w środowisku akademickim, jak i w przestrzeni medialnej. Stwierdzenie 

Eco: „Wolność słowa oznacza również wolność retoryki”50 najlepiej oddaje jego przekonanie, 

że zrozumienie współczesnych form ideologii wymaga krytycznej analizy retoryki — 

rozumianej jako mechanizm semiotyczny, który umożliwia ideologiczną manipulację 

znaczeniami. 

Zarówno Barthes, jak i Eco ukazują ideologię jako system znaczeń zakorzeniony w 

języku i kulturze, który kształtuje sposób postrzegania rzeczywistości. Obaj podkreślają, że 

analiza ideologii wymaga krytycznego namysłu nad mechanizmami znaków i retoryki, za 

pomocą których znaczenia są konstruowane i naturalizowane. 

 

F. Perspektywa dyskursywna: ideologia i władza 

Jednym z najczęściej wykorzystywanych ujęć we współczesnej humanistyce jest 

 
49 У. Эко, Отсутствующая структура. Введение в семиологию, przeł. М.Г. Погоняйло и В.Г. Резник, 

Санкт-Петербург: ТОО ТК „Петрополис” 1998, s. 108. (tłumaczenie własne z rosyjskiego wydania). 
50 U. Eco, Pięć pism moralnych, przeł. I. Kania, Kraków: Wydawnictwo Znak 2008, s. 26. 



33 

 

perspektywa dyskursywna. Pojęcie dyskursu zajmuje istotne miejsce w badaniach 

humanistycznych i społecznych. Pomimo częstych zarzutów dotyczących jego nadużywania, 

pozostaje ono jednym z najbardziej użytecznych narzędzi opisu relacji między wiedzą, władzą 

a praktykami komunikacyjnymi. W ujęciu Michela Foucaulta dyskurs stanowi system 

wypowiedzi, kształtowany przez określone zasady formowania, które wyznaczają granice tego, 

co w danym czasie i miejscu może zostać powiedziane, a co zostaje wykluczone z obiegu. W 

celu badania dyskursu Foucault proponuje jego ujęcie w postaci opisu zdarzeń dyskursywnych, 

wskazując:  

Analiza pola dyskursywnego […] ma uchwycić wypowiedź w szczupłości i w jednostkowości 

zdarzenia, określić warunki jej istnienia. Oznaczyć jak najdokładniej jej granice; ustalić 

współzależności sytuujące ją wobec innych wypowiedzi, z którymi może się wiązać, wreszcie 

wskazać, jakie formy wypowiadania wyklucza. […] Trzeba pokazać, dlaczego dana 

wypowiedź nie może być inna, niż jest, w czym inne wypowiedzi się wyklucza, w jaki sposób 

zajmuje pośród nich — i w stosunku do nich — pozycję, której żadna inna zająć by nie mogła. 

Pytanie, jakie stawia taka analiza, dałoby się sformułować następująco: czym jest owo 

szczególne istnienie objawiające się w tym, co jest wypowiadanie — i nigdzie indziej?51.  

Choć Foucault nie podaje jednoznacznej definicji dyskursu, podkreśla jego konstruktywny 

charakter oraz znaczenie w procesach tworzenia wiedzy i sprawowania władzy, co znalazło 

odzwierciedlenie w dalszych badaniach.  

Ernesto Laclau i Chantal Mouffe rozwijają tę perspektywę, rozszerzając foucaultowskie 

rozumienie dyskursu o pojęcia hegemonii i artykulacji, pokazując, że rzeczywistość społeczna 

konstytuuje się w procesie praktyk dyskursywnych: „Każdy obiekt zostaje konstytuowany jako 

obiekt dyskursu, o tyle że żaden obiekt nie jest dany poza dyskursywnymi warunkami swojego 

wyłonienia”52. Kluczowym elementem tych procesów staje się artykulacja, czyli praktyka 

łączenia różnych elementów w taki sposób, by nadawać im nowe znaczenia i kształtować ich 

wzajemne relacje. Jak piszą autorzy: „Każdą praktykę, która ustanawia relację między 

elementami w taki sposób, że ich tożsamość zostaje zmodyfikowana w wyniku praktyki 

artykulacyjnej, nazwiemy artykulacją. Ustrukturyzowaną całość powstałą w wyniku praktyki 

artykulacyjnej nazwiemy dyskursem”53.  

W ramach dyskursu szczególną rolę odgrywają zarówno pustki, jak i punkty węzłowe, 

które częściowo utrwalają znaczenie i wypełniają luki znaczeniowe, zapewniając tymczasową 

stabilność konstrukcji ideologicznych. Jak podkreślają Laclau i Mouffe:  

 
51 M. Foucault, Archeologia wiedzy, przeł. A. Siemek, Warszawa: Państwowy Instytut Wydawniczy 1977, s. 52.  
52 E. Laclau, C. Mouffe, Hegemony and Socialist Strategy, Towards a Radical Democratic Politics, London, New 

York: Verso 2001, s. 108. 
53 Tamże, s. 105.  



34 

 

Praktyka artykulacji polega zatem na konstruowaniu punktów węzłowych, które częściowo 

utrwalają znaczenie; a częściowy charakter tego utrwalenia wynika z otwartości sfery 

społecznej, będącej z kolei rezultatem nieustannego przekraczania każdego dyskursu przez 

nieskończoność pola dyskursywności54. 

Właśnie w tym miejscu pojawia się ideologia: manifestuje się ona jako artykulacja 

hegemoniczna, a więc próba ustabilizowania płynnych znaczeń i chwilowego „zaszycia” pola 

społecznego. W momentach kryzysu procesy te można interpretować jako reakcję na 

„archeologię milczenia”55 — odpowiedź na pęknięcie w porządku znaczeń, które wymusza 

tworzenie nowych konfiguracji dyskursywnych władzy i ideologii. 

Równolegle z teorią hegemonii dyskursywnej rozwija się krytyczna analiza dyskursu 

(KAD) Normana Fairclougha56, koncentrująca się na językowym i — szerzej — semiotycznym 

wymiarze praktyk społecznych. Fairclough ujmuje dyskurs jako kategorię służącą do 

wyznaczania określonych sposobów reprezentowania poszczególnych aspektów życia 

społecznego. Innymi słowy, traktuje go jako szczególny przypadek semiozy — konkretny 

sposób reprezentacji wybranych elementów rzeczywistości społecznej w ramach szerszych 

procesów wytwarzania znaczeń. 

Fairclough ujmuje metodologię badań dyskursywnych w perspektywie krytyczno-

realistycznej, podkreślając konieczność konstruowania „przedmiotów badań” poprzez 

teoretyzację tematu i dobór odpowiednich ram pojęciowych. Badanie dyskursu nie ogranicza 

się do analizy języka, lecz obejmuje analizę semiozy jako elementu praktyk społecznych, w 

powiązaniu z czynnikami pozajęzykowymi. Fairclough postuluje podejście transdyscyplinarne, 

łączące KAD z teorią politycznej i kulturowej ekonomii, co pozwala uchwycić zarówno 

dyskursywne, jak i materialne wymiary procesów społecznych. Wyróżnia trzy formy krytyki 

— ideologiczną, retoryczną i strategiczną — przy czym ta ostatnia, analizująca rolę semiozy w 

strategiach zmian społecznych, nabiera szczególnego znaczenia w warunkach współczesnych 

transformacji.  

Dalszy rozwój i systematyzację badań nad dyskursem — obejmujących zarówno teorię 

dyskursu Laclau i Mouffe, krytyczną analizę dyskursu Fairclougha, jak i dyskursywną 

psychologię — przyniosły prace Louise J. Phillips i Marianne W. Jørgensen57. Autorki 

przedstawiają te podejścia jako trzy komplementarne tradycje badawcze, oparte na przekonaniu 

o konstruktywnym charakterze języka i jego roli w tworzeniu rzeczywistości społecznej. 

 
54 Tamże, s. 113.  
55 Tamże, s. 7.  
56 Zob. N. Fairclough, Critical Discourse Analysis, London: Routledge 2010. 
57 Zob.: M. Jorgensen, L. Philips, Discourse Analysis as Theory and Method, London: SAGE Publications 2002.  



35 

 

Wśród współczesnych podejść do analizy dyskursu warto wskazać koncepcję Teuna A. 

van Dijka, który rozwija refleksję zapoczątkowaną w ramach KAD, przesuwając punkt 

ciężkości na poznawcze struktury wiedzy grupowej. Badacz ujmuje ideologię jako system 

interesów określonej grupy społecznej lub politycznej, funkcjonującej w ramach 

konkurencyjnej przestrzeni społecznej:  

Zgodnie z naszą analizą ideologia stanowi złożony system poznawczy, który kontroluje 

formowanie, przekształcanie i stosowanie innej wiedzy społecznej, takiej jak opinie i oceny, 

a także reprezentacje społeczne, w tym uprzedzenia. Ten system ideologiczny składa się ze 

społecznie istotnych norm, celów i zasad, które są dobierane, powiązane i stosowane w taki 

sposób, aby wspierały postrzeganie, interpretację i działanie w praktykach społecznych 

ukierunkowanych na ochronę podstawowych interesów grupy. W tym sensie ideologia 

narzuca spójność ocen społecznych, co z kolei determinuje praktyki społeczne58. 

Podsumowując, rozwój badań nad dyskursem ukazuje jego centralną rolę w analizie 

relacji między językiem, władzą i ideologią, czyniąc go kluczową kategorią opisu 

współczesnych procesów społecznych. Kierunki te wciąż dynamicznie się rozwijają, stanowiąc 

podstawę licznych badań nad językiem, władzą oraz ideologicznymi mechanizmami 

konstruowania rzeczywistości. 

 

G. Perspektywa postmodernistyczna: ideologia i symulacje 

W drugiej połowie XX wieku refleksja nad ideologią uległa istotnej transformacji pod 

wpływem procesów określanych mianem postmodernizmu. Zakwestionowaniu uległy 

tradycyjne pojęcia prawdy, reprezentacji i rzeczywistości. W myśli postmodernistycznej 

ideologia staje się elementem gry znaczeń, w której stopniowo zaciera się granica między tym, 

co realne, a tym, co symulowane. Warto zaznaczyć, że wątki zapowiadające takie spojrzenie 

pojawiały się już wcześniej. Przykładem może być refleksja Guya Deborda nad tzw. 

społeczeństwem spektaklu, w ramach której autor poruszał kwestię ideologii. W ujęciu Deborda 

ideologia ucieleśnia się w spektaklu, czyli w strukturze społecznej, w której granica między 

rzeczywistością a jej przedstawieniem ulega zatarciu:  

Ideologia jest bazą myśli społeczeństwa klasowego w burzliwym biegu historii. Ideologie 

nigdy nie są zwykłymi chimerami, lecz zdeformowaną świadomością rzeczywistości, a tym 

samym realnym czynnikiem, wtórnie deformującym samą rzeczywistość. Dotyczy to 

zwłaszcza spektaklu, materializacji ideologii, którą pociąga za sobą tryumf usamodzielnionej 

produkcji ekonomicznej. Spektakl zaciera bowiem różnicę między rzeczywistością społeczną 

 
58 Тён А. ван Дейк, Дискурс и власть: Репрезентация доминирования в языке и коммуникации, przeł. Е.А. 

Кожемякина, Е.В. Переверзева, А. М. Аматова, Москва: Книжный дом „Либриком” 2013, s. 54. (tłumaczenie 

własne z rosyjskiego wydania). 



36 

 

a ideologią, która zdołała przekształcić całą rzeczywistość na obraz i podobieństwo swoje59.  

Autor w sposób organiczny wpisuje ideologię w strukturę spektaklu, którego apogeum 

stanowi zjawisko alienacji, ujawniające się w formie „społecznej halucynacji”60. W ten sposób 

pojęcie ideologii zostaje u niego określone poprzez zasadę dominacji rzeczy nad człowiekiem 

oraz całkowite zawłaszczenie życia społecznego przez towar, którego współczesnym 

odpowiednikiem stały się przede wszystkim media i kultura wizualna. Ideologia przybiera tutaj 

formę symulatywną. W tym sensie Deborda można uznać za jednego z prekursorów 

symulatywnej koncepcji ideologii, rozwiniętej w późniejszej filozofii postmodernistycznej – 

zwłaszcza w myśli Jeana Baudrillarda, który opisywał rzeczywistość społeczną jako przestrzeń 

całkowicie podporządkowaną logice symulakrów.  

Baudrillard rozwija te intuicje Deborda, przesuwając akcent z krytyki spektaklu na 

analizę samej struktury znaków i symulakrów. W centrum jego koncepcji znajduje się wizja 

społeczeństwa funkcjonującego w warunkach hiperrzeczywistości, w której ideologia – 

podobnie jak inne zjawiska — przekształca się w symulakr. Jak pisze: 

Mamy tu raczej do czynienia z zastąpieniem samej rzeczywistości znakami rzeczywistości 

[…] — metastabilną, deskryptywną, programowalną i nieomylną maszynę, która dostarcza 

wszelkich znaków rzeczywistości oraz wymija wszelkie jej zmienne koleje losu.. […] Odtąd 

hiperrzeczywistość zostaje zabezpieczona zarówno przed tym, co wyobrażone, jak i przed 

wszelką możliwością odróżnienia tego, co rzeczywiste, od tego, co wyobrażone, 

pozostawiając miejsce jedynie na orbitalną powtarzalność modeli i symulacyjne generowanie 

różnic61. 

Symulacja przejawia się w niejednoznaczności, splątaniu i utracie znaczenia faktów, a 

także w zacieraniu granic między sprzecznymi narracjami. W efekcie sam dyskurs — również 

polityczny — traci stabilną pozycję, gubiąc się w sieci sprzeczności. Jak zauważa autor:  

Na tym polega tajemnica owego dyskursu, który jest już nie tylko wieloznaczny, jak 

wieloznaczne bywają dyskursy polityczne, lecz stanowi wyraz niemożliwości zajmowania 

ściśle określonej pozycji w obszarze władzy, niemożliwości określenia pozycji w dyskursie. 

Logika nie jest własnością żadnej ze stron czy partii. Przenika wszystkie dyskursy, nawet bez 

ich przyzwolenia62. 

W interpretacji Baudrillarda sprzeczności nie znoszą się, lecz współistnieją i wzajemnie 

się potwierdzają. Dyskurs polityczny, pozbawiony zdolności krytycznej, staje się elementem 

symulacyjnej gry znaczeń. W tym świecie nie liczy się już to, co się mówi, lecz jak porusza się 

 
59 G. Debord, Społeczeństwo spektaklu oraz rozważania o społeczeństwie spektaklu, przeł. M. Kwaterko, 

Warszawa: Państwowy Instytut Wydawniczy 2006, s. 140. 
60 Tamże, s. 142.  
61 J. Bauldrillard, Symulakry i symulacja, przeł. S. Królak, Warszawa 2005, s. 177. 
62 Tamże, s. 26.  



37 

 

między sprzecznymi narracjami i jak utrzymuje się w ich nieustannym splątaniu. Można uznać, 

że właśnie lawirowanie między sprzecznościami stanowi nową formę ideologii w epoce 

symulacji. 

Równolegle z refleksją Baudrillarda, Jean-François Lyotard formułuje diagnozę 

ponowoczesności jako epoki rozpadu metanarracji, które w nowoczesności pełniły funkcję 

ideologiczną, legitymizującą wiedzę, władzę i postęp. Jak wskazują Wojciech Słomski i Paweł 

Czarnecki: 

Główną funkcją metanarracji w epoce modernizmu było spajanie wiedzy w całość i 

prezentowanie jej jako jedności. Postmodernizm podważył jednak wiarę w jedność wiedzy, 

sprawiając, że nasz świat rozpadł się na fragmenty, których nie da się ułożyć w spójną całość. 

[…] Obecnie wiedza służy celom praktycznym, stała się zatem instrumentem dostosowanym 

do aktualnych potrzeb społeczeństwa postindustrialnego. Potrzeby te mają jednak charakter 

doraźny i lokalny, co oznacza, że Wielkie Narracje zostały zastąpione przez „mikronarracje” 

— opowieści lokalne, nie roszczące sobie prawa do bycia ostateczną prawdą63.   

Diagnozując te procesy, Lyotard określa je jako „warunek autentycznej wolności”. 

Jednocześnie jednak, jak zauważają jego interpretatorzy: „z niektórych wypowiedzi Lyotarda 

wynika, że ma on pewne wątpliwości co do rzeczywistego stanu współczesnej kultury i że 

wciąż dostrzega w niej elementy modernizmu, które traktuje jako rodzaj zagrożenia”64. 

W ujęciu Lyotarda zatem ponowoczesność jawi się jako przestrzeń pluralizmu narracji, 

w której upadek metanarracji prowadzi do redefinicji relacji między wiedzą, prawdą i ideologią. 

Ideologia traci funkcję legitymizującą uniwersalny porządek, stając się jednym z wielu 

dyskursów uczestniczących w grze znaczeń i władzy. W miejsce modernistycznej wiary w 

postęp pojawia się fragmentaryczność i lokalność narracji, które — podobnie jak u Baudrillarda 

— ukazują współczesność jako rzeczywistość rozproszoną i pozbawioną jednego centrum 

prawdy. 

Przegląd przedstawionych koncepcji ukazuje różnorodne podejścia zarówno do 

definiowania, jak i badania ideologii. W niniejszej pracy ideologia rozumiana jest jako system 

przekonań oddziałujących na społeczeństwo nie w formie doktryny, lecz poprzez dyskurs 

ideologiczny. Celem analizy jest identyfikacja tych przekonań oraz określenie ich charakteru 

— przede wszystkim tego, jakim celom służą. Warto przy tym zaznaczyć, że w dalszych 

częściach pracy częściowo zostaną wykorzystane założenia omówionych wcześniej koncepcji. 

 
63 W. Słomski, P. Czarnecki, Wstęp do filozofii Jean-François Lyotarda, „Prosopon. Europejskie Studia 

Społeczno-Humanistyczne” 2018, nr 25 (4), s. 131. 
64 Tamże, s. 132.  



38 

 

1.2. Dezideologizacja i reideologizacja – perspektywy teoretyczne 

Wraz z rozwojem badań nad problemem ideologii w XX wieku wykształciły się dwie 

zasadnicze perspektywy — dezideologizacji i reideologizacji — ujmowane jako odmienne, lecz 

zarazem komplementarne procesy ideologiczne. W poprzednim paragrafie omówiono główne 

kierunki ewolucji pojęcia ideologii w świetle filozofii XX wieku, spośród których większość 

pozostawała bliska koncepcji dezideologizacji. Tendencję tę można dostrzec zarówno w 

refleksji filozoficznej, jak i w analizach socjologicznych. Niniejsza część pracy ma na celu 

przedstawienie dwóch zasadniczych perspektyw odnoszących się do problemu ideologizacji — 

dezideologizacji i reideologizacji — oraz ukazanie ich wzajemnych zależności.  

1.2.1. Dezideologizacja  

W latach 50. XX wieku rozwinęła się akademicka dyskusja nad problemem tzw. „końca 

ideologii” i początku ery postideologicznej, która w znaczący sposób wpłynęła na 

ukształtowanie koncepcji dezideologizacji, rozwijanej przez licznych badaczy amerykańskich 

i europejskich. Jak zauważa Kamaludin Gadżijew: „Hasło «końca ideologii» zostało po raz 

pierwszy wysunięte na międzynarodowej konferencji Przyszłość wolności, która odbyła się w 

Mediolanie w dniach 12-17 września 1955 r. pod auspicjami Kongresu Wolności Kultury”65.  

Do kluczowych zwolenników koncepcji dezideologizacji należeli m.in. Raymond Aron, 

Edward Shils, Daniel Bell66. Jak zauważa Małgorzata Kowalska, koncepcja ta była w dużej 

mierze związana z „upadkiem realnego komunizmu i przyjmowaniem przez coraz większą 

część świata systemu liberalnej demokracji”67. Innymi słowy, debata nad „końcem ideologii” 

miała w przeważającej mierze antykomunistyczny charakter i była rozwijana w kontekście 

analiz przeobrażeń społeczeństwa postindustrialnego. Jak podkreślał Bell: „W świecie 

zachodnim istnieje dziś zasadniczy konsensus wśród intelektualistów w kwestiach 

politycznych: akceptacja państwa dobrobytu, pożądanie zdecentralizowanej władzy, system 

gospodarki mieszanej oraz pluralizmu politycznego. W tym sensie także zakończyła się epoka 

ideologiczna”68.  

Ideologia przestała pełnić swoją dawną funkcję mobilizacyjną, ponieważ w 

 
65 К. Гаджиев, Конец или возрождение идеологии, „Свободная мысль” 2016, nr 1 (1655), s. 93.  
66 A. van Veldhuizen, Defining the Old, Creating the New: Post-ideology and the Politics of Periodization, [w:] 

H. Paul, A. van Veldhuizen, Post-everything: an Intellectual History of Post-Concepts, Manchester: Manchester 

University Press 2021, s. 61  
67 M. Kowalska, Ideologie po ideologiach. O cynicznej naiwności, „Idea – Studia nad strukturą i rozwojem pojęć 

filozoficznych” 2018, XXX/1, s. 6.  
68 D. Bell, The End of Ideology: On the Exhaustion of Political Ideas in the Fifties, Cambridge, Massachusetts: 

Harvard University Press 1988, s. 202-203. 



39 

 

społeczeństwach zachodnich ukształtował się nowy konsensus polityczny i społeczny. W tym 

kontekście Bell analizował rozwój społeczeństwa postindustrialnego jako proces prowadzący 

do stopniowego zaniku ideologii. Jak podkreśla Gadżijew: 

Bell starał się przekonać czytelnika, że proces dezideologizacji rozpoczął się wraz z 

przejściem społeczeństwa zachodniego do postindustrialnego etapu rozwoju, w wyniku 

którego ideologia straciła swoje znaczenie w życiu społecznym i politycznym. Jego zdaniem 

proces ten opierał się na zaniku klas, które zostały zastąpione przez warstwy społeczne 

posiadające unikalną wiedzę i informacje69. 

Dezideologizacja była rozumiana jako swoiste rozbrojenie ideologiczne, sprzyjające rozwojowi 

społeczeństwa postindustrialnego. Seymour Martin Lipset podkreślał, że w społeczeństwach 

zachodnich zasadnicze problemy ery przemysłowej zostały już rozwiązane: robotnicy uzyskali 

pełne uczestnictwo polityczne, konserwatyści zaakceptowali państwo dobrobytu, a lewica 

dostrzegła zagrożenia wynikające z nadmiernej centralizacji władzy70. Proces ten prowadził do 

stopniowego wygaszania dawnych sporów ideowych. 

Idee te były w różnym stopniu rozwijane przez wielu badaczy. Warto zauważyć, że 

według socjologów procesy gospodarcze i technologiczne — niezależnie od tego, czy 

zachodziły w systemie kapitalistycznym, czy socjalistycznym — miały prowadzić do końca 

ideologii. Z jednej strony koncepcja dezideologizacji była interpretowana w kategoriach 

antykomunistycznych. Charakter wczesnych debat poświęconych problemowi „końca 

ideologii” przypominał swoistą krytykę doktryny fanatyzmu, przez który rozumiano przede 

wszystkim reżim komunistyczny. Z drugiej strony wskazywano na stopniowe zacieranie się 

różnic między ideologiami socjalistycznymi a nurtami myślowymi wspierającymi tradycyjne 

struktury kapitalistyczne71. Zmniejszająca się rola ideologii w życiu społecznym i politycznym 

sprzyjała poszukiwaniu nowych czynników integrujących świadomość społeczną. W tym 

kontekście wskazywano na rosnące znaczenie nauki i scjentyzmu. Jak zauważają Natalia 

Baraniec i Irina Kalantarian, rozwój nauki i dominacja scjentyzmu były postrzegane jako nowe 

formy światopoglądowej legitymizacji współczesnych społeczeństw: 

Stosunek do scjentyzmu, związany z głęboką wiarą w naukę i technologię, których rozwój 

doprowadził do znacznego wzrostu dobrobytu ludności, promował ideę, że ideologia powinna 

zostać zastąpiona naukowym i racjonalistycznym podejściem do rozwiązywania wszystkich 

problemów społecznych [...] Argumentowano, że naukowo rozwinięte społeczeństwo nie 

 
69 К. Гаджиев, dz. cyt., s. 94. 
70 Zob. S.M. Lipset, Political Man: The Social Bases of Politics, Garden City (N.Y.): Doubleday, 1960.  
71 В.А. Гуторов, Посткоммунизм и некоторые проблемы интерпретации марксистской традиции, 

„Журнал Белорусского государственного университета. Философия. Психология” 2018, nr 3, s. 10.  



40 

 

może już sobie pozwolić na bycie na łasce ideologicznych złudzeń72. 

Dyskurs dezideologizacji rozwijał się przede wszystkim w obrębie nauk społecznych i 

politycznych. Badacze nie podejmowali prób analizy ontologicznej ideologii, lecz 

koncentrowali się na diagnozie problemów współczesności. W rezultacie doprowadziło to do 

wykształcenia różnorodnych postkoncepcji, które miały służyć opisowi i interpretacji przemian 

nowoczesnego społeczeństwa. Warto podkreślić, że społeczeństwo demokratyczne było 

postrzegane przez autorów jako z natury antyideologiczne, a krytycyzm miał pełnić funkcję 

antidotum na ideologiczny fanatyzm. Jak pisze Krzysztof Tyszka: „Miejsce ideologicznego 

systemu zajmuje postawa krytyczna wobec wszystkich gotowych formuł, skłaniająca 

człowieka do wątpienia i otwartości na różnorodność doświadczeń. Krytycyzm miał być tutaj 

antidotum na ideologiczny fanatyzm”73.  

Choć podejście „dezideologizacyjne” spotkało się z pewnym rozczarowaniem w 

środowisku akademickim, dyskusja ta zyskała nowy wymiar w latach 90. XX wieku. Upadek 

ZSRR stał się impulsem do ponownego ożywienia koncepcji ery postideologicznej, 

interpretowanej przez badaczy jako symboliczne zwycięstwo liberalnej demokracji nad 

ideologiami komunistycznymi. W tym okresie tzw. postkoncepcje ponownie zyskały na 

znaczeniu, szczególnie w refleksji historycznej i politologicznej.  

Jednym z przykładów jest koncepcja Francisa Fukuyamy Końca historii74, 

przedstawiająca ideę zakończenia ery ideologicznej w wyniku triumfu liberalnej demokracji. 

Wraz z nią często omawia się teorię Samuela Huntingtona, która interpretuje koniec epoki 

ideologicznej przez pryzmat jej przekształcenia w sytuację „zderzenia cywilizacji”75. Autor 

wskazuje: 

Moja hipoteza zakłada, że podstawowym źródłem konfliktów w nowym świecie nie będzie 

już ideologia ani gospodarka. Wielkie podziały wśród ludzkości oraz dominujące źródło 

konfliktów będą miały charakter kulturowy. […] Konflikt między cywilizacjami stanie się 

najnowszą fazą ewolucji konfliktów we współczesnym świecie76. 

W tej perspektywie nie sposób również pominąć koncepcji Zbigniewa Brzezińskiego, który 

przedstawia wizję świata postideologicznego, kształtowanego nie tyle przez rywalizację 

 
72 Н. Баранец, И. Калантарян, Деидеологизация и реидеологизация современного общества: мифы или 

реальность?, „Власть” 2012, nr 11, s. 98.  
73 K. Tyszka, Czy żyjemy w epoce „śmierci utopii”?, „Kultura i społeczeństwo” 2009, nr 1, s. 84.  
74 Zob. F. Fukuyama, Koniec historii i ostatni człowiek, przeł. T. Bieroń, M. Wichrowski, Kraków: Znak 2017.  
75 Zob. S.P. Huntington, Zderzenie cywilizacji i nowy kształt ładu światowego, przeł. H. Jankowska, Warszawa: 

Wydawnictwo Zysk i S-ka 2018.  
76 S.P. Huntington, The Clash of Civilizations?, „Foreign Affairs” 1993, nr 72 (3), s.22. 



41 

 

doktryn, ile przez czynniki geopolityczne i technologiczne77. W jego ujęciu miejsce ideologii 

zajmuje logika strategicznych interesów i technokratycznego zarządzania, co stanowi formę 

dezideologizacji poprzez dominację racjonalności geopolitycznej. 

W triadzie tych koncepcji wizję Samuela Huntingtona można uznać za ujęcie graniczne, 

które nie tyle neguje znaczenie ideologii, ile przesuwa oś konfliktu z wymiaru ideologicznego 

w kierunku kulturowo-cywilizacyjnym. 

Koncepcje te stały się kluczowymi punktami odniesienia dla refleksji nad przemianami 

ładu światowego w latach 90., jednak w interpretacjach dotyczących ideologicznego dyskursu 

coraz większe znaczenie zaczęła zyskiwać perspektywa Huntingtona. To właśnie ona, między 

innymi, stanowi obecnie podstawę ideologicznego spojrzenia we współczesnej Rosji. Autor 

wskazuje, że w miejsce dawnych konfliktów ideologicznych pojawiły się podziały o 

charakterze kulturowym i cywilizacyjnym, które definiują nowy wymiar globalnych napięć. 

Nowy etap rozwoju koncepcji dezideologizacji stanowił próbę oryginalnej interpretacji 

sytuacji geopolitycznej. Podejście to nie zyskało jednak szerokiego uznania w środowisku 

akademickim, głównie ze względu na postępującą reideologizację współczesnych 

społeczeństw. W rezultacie założenia koncepcji dezideologizacji nie potwierdziły się — 

ideologia nie zanikła, lecz przybrała nowe formy ekspresji i legitymizacji, dostosowane do 

realiów XXI wieku. 

1.2.2. Reideologizacja  

W latach 70. i 80. XX wieku nastąpiła pierwsza fala krytyki oraz stopniowy upadek 

koncepcji dezideologizacji. W tym okresie rozpoczęło się również jej szerokie przemyślenie i 

reinterpretacja, prowadzące do wyłonienia się idei reideologizacji, która zyskała coraz większą 

popularność wśród badaczy i komentatorów życia społeczno-politycznego. Można stwierdzić, 

że rozwój koncepcji reideologizacji odbywał się równolegle z rozkwitem polityki 

neokonserwatyzmu. Przede wszystkim była ona rozwijana w badaniach socjologicznych i 

politologicznych, gdzie reideologizacja zaczęła być postrzegana jako złożone i 

wielowymiarowe zjawisko. Badacze tłumaczyli ten proces faktem, iż koncepcja 

dezideologizacji nie była w stanie rozwiązać problemu próżni ideologicznej, jaka ujawniła się 

we współczesnych społeczeństwach. Według wielu autorów jednym z głównych powodów 

ponownego podjęcia tego zagadnienia był narastający kryzys demokracji oraz potrzeba nowego 

źródła legitymizacji dla systemów politycznych i społecznych. Wojciech Brzozowski 

 
77 Zob. Z. Brzeziński, Wielka szachownica. Główne cele polityki amerykańskiej, przeł. T. Wyżyński, Warszawa: 

Pałac Dożów 2024.  



42 

 

wskazuje:  

Jednym z charakterystycznych rysów […] myśli neokonserwatywnej w ogóle, jest 

przekonanie, że cywilizacja zachodnia znajduje się obecnie w głębokim kryzysie. Demokracja 

liberalna podąża w złym kierunku. W dodatku kryzys ten nie wynika z uwarunkowań 

zewnętrznych, nie jest rezultatem konkwisty obcych ideologii. Jest on produktem 

autodestrukcyjnej logiki rozwoju samego liberalizmu”78.  

Innymi słowy, część badaczy postrzegała reideologizację jako swoisty projekt polityczny, 

podczas gdy inni koncentrowali się na analizie społeczeństw, w których procesy te faktycznie 

zachodziły. W tym kontekście można wyróżnić dwie zasadnicze tendencje w refleksjach nad 

zjawiskiem reideologizacji. 

Po pierwsze, coraz większy nacisk zaczęto kłaść na „odczarowującą” funkcję świata 

industrialnego, w wyniku czego nauka i technologia zaczęły pełnić rolę nowej formy ideologii. 

W ujęciu Jürgena Habermasa przyjmuje ona postać „świadomości technokratycznej”, która 

sama staje się szczególnym sposobem myślenia ideologicznego. W polemice z Marcusem 

Habermas pisze:  

Świadomość technokratyczna jest z jednej strony „mniej ideologiczna” niż wszystkie 

poprzednie ideologie, nie ma bowiem cech nieprzezroczystego parawanu dającego jedynie 

iluzję urzeczywistnienia interesów. Z drugiej strony dominująca dziś szklana, niewidoczna 

ideologia, która fetyszyzuje naukę, ma szerszy zasięg i większą siłę urzekania niż dawne 

ideologie79.  

Pogląd ten pozostaje szczególnie aktualny również współcześnie — choć dziś ujmuje się go z 

perspektywy „świadomości informacyjnej”, w kontekście rozwoju sztucznej inteligencji. W 

odniesieniu do współczesności warto dodać, że coraz większą uwagę poświęca się wątkom 

ideologicznym związanym z konstruowaniem pracy oraz funkcjonowaniem nowych 

technologii. 

Po drugie, ideologia była coraz częściej postrzegana przez pryzmat modelu 

aksjologicznego, którego odrodzenie — według niektórych badaczy — mogło przyczynić się 

do ożywienia „dynamiki rzeczywistości społecznej”, a także do zmiany podstawowej skali 

wartości regulujących stosunki społeczne. Podejście to zajmowało szczególne miejsce w 

badaniach nad postsekularyzmem, gdzie coraz większą uwagę poświęcano poszukiwaniu zasad 

i wartości etycznych, co z kolei prowadziło do ponownego podjęcia problemu dialogu między 

sferą świecką a religijną. W obu przypadkach chodzi o próbę przywrócenia znaczenia idei i 

 
78 W. Brzozowski, Irvinga Kristola krytyka demokracji, „Studia politologiczne” 2009, vol. 13, s.145. 
79 J. Habermas, Technika i nauka jako „ideologia”, [w:] Czy kryzys socjologii?, wyb. i wstęp J. Szacki; przeł. A. 

Bentkowska i in.,Warszawa: Czytelnik 1977, s. 379.  



43 

 

wartości w przestrzeni publicznej — raz poprzez technologiczną racjonalność, raz poprzez 

odnowę etycznego fundamentu społeczeństwa. 

Punktem zwrotnym stały się wydarzenia z 11 września 2001 roku, które pod wieloma 

względami wpłynęły na procesy reideologizacji w społeczeństwach zachodnich. W pewnym 

stopniu wyznaczyły one tendencję do paradygmatycznej zmiany w naukach humanistycznych 

i społecznych. Z jednej strony doprowadziły do aktualizacji refleksji nad problemami o 

charakterze globalnym, z drugiej — do narastającej polaryzacji światopoglądów. Jak zauważa 

Ewa Domańska, odnosząc się do konsekwencji wydarzeń z 11 września 2001 roku: 

Zjawiska przedstawione w tym cytacie, które wyznaczają koniec postmodernizmu i 

sygnalizują zmianę paradygmatu, należy umieścić w szerszym kontekście kryzysu liberalnej 

demokracji i ruchów lewicowych, a także towarzyszącego im konserwatywnego zwrotu. Ta 

konstelacja doprowadziła do narastającej polaryzacji światopoglądów, co znajduje również 

odzwierciedlenie w zmieniających się kierunkach badań i podejściach metodologicznych80. 

W tym kontekście ideologia zaczęła być coraz częściej postrzegana nie tyle jako doktryna, ile 

jako sposób widzenia świata — przez pryzmat światopoglądu. Współcześnie z jednej strony 

obserwujemy pluralizację ideologii, które funkcjonują jako odmienne sposoby interpretacji 

rzeczywistości. Z drugiej jednak strony pojęcie to wciąż bywa używane w znaczeniu 

pejoratywnym — jako oskarżenie o stronniczość, manipulację czy dążenie do hegemonii. W 

rezultacie można zauważyć tendencję do zacierania granicy między ideologią a 

światopoglądem, zależnie od kontekstu i przebiegu debat — zwłaszcza politycznych. 

Zwracając uwagę na samo pojęcie reideologizacji, należy podkreślić, że oznacza ono 

przede wszystkim proces ponownego uaktywnienia ideologii w przestrzeni społecznej. 

Współcześnie ideologia nie jest już rozumiana wyłącznie jako system doktryn politycznych, 

lecz jako mechanizm konstruowania wspólnego światopoglądu, który porządkuje 

doświadczenie zbiorowe i nadaje sens złożonej rzeczywistości społecznej. W tym ujęciu 

reideologizacja stanowi proces odradzania się dyskursów ideologicznych w nowych formach 

— często niejawnych, ukrytych pod pozorem neutralności kulturowej, naukowej lub religijnej. 

Zjawisko to pozostaje przedmiotem badań politologicznych i socjologicznych ze względu na 

jego silne powiązanie z procesami geopolitycznymi. Z perspektywy filozoficznej natomiast 

szczególnego znaczenia nabiera analiza podstawowych kategorii dyskursu ideologicznego, 

które kształtują sposób interpretacji rzeczywistości przez jednostkę i wspólnotę, a tym samym 

decydują o możliwościach refleksji krytycznej wobec świata społecznego. 

 
80 E. Domańska, The Paradigm Shift in the Contemporary Humanities and Social Sciences, [w:] Philosophy of 

History. Twenty-First-Century Perspectives, red. J-M. Kuukkanen, London – New York: Bloomsbury Publishing 

2020, s. 181. 



44 

 

1.3. Ramy interpretacyjne badań własnych 

Przedstawiony powyżej przegląd wybranych ujęć ideologii oraz procesów 

dezideologizacji i reideologizacji nie ma na celu wyłącznie rekonstrukcji stanowisk 

klasycznych, lecz służy wyznaczeniu ram teoretycznych niniejszej pracy. Wstępna analiza 

pokazuje, że ideologia jawi się jako złożony fenomen: zarazem system przekonań, mechanizm 

legitymizacji władzy, forma organizacji doświadczenia, struktura znaków oraz praktyka 

dyskursywna. 

Na potrzeby analizy współczesnych procesów reideologizacji przyjęto podejście 

eklektyczne, lecz wewnętrznie uporządkowane. Zakłada ono procesualny, relacyjny i 

konstrukcyjny charakter ideologii. W tym ujęciu ideologia nie jest statycznym zbiorem doktryn, 

lecz dynamicznym konstruktem, który podlega stałym rekonceptualizacjom w odpowiedzi na 

zmieniające się warunki polityczne, społeczne i kulturowe. Tradycyjnie ujmowana jako 

zamknięty system (jak w przypadku doktryny Związku Radzieckiego), we współczesnych 

badaniach coraz częściej postrzegana jest jako sieć praktyk, dyskursów i narracji, służących 

organizowaniu doświadczenia zbiorowego. Kluczowe staje się zatem identyfikacja i analiza 

treści z perspektywy procesów reideologizacji.  

W celu uchwycenia mechanizmów tych procesów przyjęto trójpoziomowy model 

analizy, obejmujący: dyskursy, narracje oraz koncepcje. Pierwszy poziom stanowią dyskursy, 

rozumiane jako uporządkowane sposoby mówienia o rzeczywistości, które współtworzą układy 

władzy oraz hierarchie znaczeń. Drugi poziom tworzą narracje — struktury opowieści 

porządkujące interpretacje przeszłości i teraźniejszości, nadające sens doświadczeniu 

zbiorowemu oraz pełniące funkcję legitymizującą. Trzeci poziom obejmuje koncepcje, 

rozumiane jako instytucjonalne lub autorskie projekty ideologiczne, formułujące wizje ładu 

społecznego, politycznego i kulturowego. Przyjęty model pozwala analizować ideologię w 

sposób dynamiczny: od praktyk językowych i symbolicznych, przez wzorce interpretacyjne, po 

zinstytucjonalizowane propozycje ideowe. 

W odniesieniu do Federacji Rosyjskiej przyjęta perspektywa zakłada, że zasadniczym 

przedmiotem analizy nie jest pierwotny proces ideologizacji, lecz zjawisko reideologizacji 

społeczeństwa, ukształtowanego wcześniej przez radziecki system ideologiczny. Po okresie 

względnej dezideologizacji lat dziewięćdziesiątych — charakteryzującym się większym 

pluralizmem przekazu i osłabieniem kontroli symbolicznej — obserwujemy stopniowe 

odtwarzanie ujednoliconego porządku znaczeń, wartości i narracji. Proces ten zostanie w 

dalszych rozdziałach opisany jako reideologizacja, rozumiana jako ponowne wzmacnianie 



45 

 

komponentu ideologicznego w przestrzeni publicznej, przy wykorzystaniu istniejących 

zasobów historycznych, kulturowych i aksjonormatywnych. 

Na poziomie dyskursów analiza koncentruje się na wytwarzanym przez władzę 

porządku znaczeń, określającym dopuszczalne sposoby mówienia o państwie, historii, 

tożsamości i wrogach. Inspiracją jest tutaj koncepcja ideologicznych aparatów państwa 

Althussera, która pozwala uchwycić rolę instytucji w reprodukowaniu treści ideologicznych 

oraz wyznaczyć granice pola dyskursywnego współczesnych elit rosyjskich. 

Na poziomie narracji badaniu podlegać będą kluczowe opowieści, motywy i schematy 

interpretacyjne — w tym tendencje do odtwarzania metanarracyjnych ram znaczeń. Szczególne 

znaczenie ma tu zagadnienie instrumentalnego wykorzystania tradycji intelektualnej i 

kulturowej w celu legitymizacji aktualnego projektu ideologicznego. 

Na poziomie koncepcji analizie zostaną poddane wybrane projekty ideowe 

formułowane przez ośrodki eksperckie, think tanki oraz czołowych ideologów. Koncepcje te 

traktowane są jako konkurencyjne — choć zakorzenione w szeroko rozumianym polu 

konserwatywnym — propozycje interpretacji ładu politycznego i cywilizacyjnego, 

współtworzące proces reideologizacji rosyjskiego dyskursu publicznego. 

Przyjęta w ten sposób perspektywa badawcza stanowi pomost między analizą 

teoretyczną a dalszą częścią pracy, poświęconą rekonstrukcji współczesnych procesów 

reideologizacji w Federacji Rosyjskiej. 

  



46 

 

Rozdział II. Ideologiczne aparaty państwa we współczesnej Rosji 

jako przestrzeń reprodukcji dyskursu ideologicznego  

Podejście Althussera stanowi inspirujący punkt wyjścia do analizy procesów 

reideologizacji we współczesnej Rosji. Jego koncepcja ideologicznych aparatów państwa (IAP) 

pozwala uchwycić mechanizmy interpelacji jednostek przez ideologię, polegające na 

przypisywaniu im określonych ról społecznych. Mechanizmy te nie ograniczają się wyłącznie 

do dążenia do kontroli politycznej, lecz obejmują również kształtowanie sposobów myślenia, 

działania i tożsamości poprzez osadzanie jednostek w określonym porządku instytucjonalnym.  

Na początku warto przypomnieć, że Althusser wyróżniał zarówno ideologiczne, jak i 

represyjne aparaty państwa (RAP), podkreślając zarazem ich ścisłą współpracę i wzajemne 

uzupełnianie się w procesie reprodukcji stosunków społecznych. Jak pisze:  

To właśnie na swój rachunek (represyjny) Aparat Państwowy funkcjonuje przeważnie w 

oparciu o represję (także fizyczną), funkcjonując zarazem drugoplanowo w oparciu o 

ideologię. (nie istnieje aparat czysto represyjny) […] ideologiczne Aparaty Państwowe na 

swój własny rachunek funkcjonują w przeważającej mierze w oparciu o ideologię, ale zarazem 

funkcjonują długoplanowo w oparciu o represję, chociaż tylko ograniczoną, bardzo 

złagodzoną, ukrytą, raczej symboliczną (aparat czysto ideologiczny nie istnieje)81.  

Innymi słowy, system państwowy prowadzi do wytwarzania podmiotów, a tym samym do 

reprodukcji stosunków społecznych. Althusser uznaje ten proces za uniwersalny i nieodłączny 

element funkcjonowania każdego państwa, niezależnie od jego systemu politycznego czy 

oficjalnie deklarowanej ideologii. Według autora IAP obejmują: 

− religijny aparat (Kościół); 

− edukacyjny aparat (szkoły, uniwersytety); 

− rodzinny aparat (rodzina jako nośnik wartości i norm); 

− prawny aparat (prawo i jego instytucje); 

− polityczny aparat (partie, parlament); 

− związkowy aparat (związki zawodowe); 

− informacyjny aparat (media, prasa, radio, telewizja); 

− kulturalny aparat (literatura, sztuka, teatr, kino itd.)82. 

Warto przy tym podkreślić, że badacze nieustannie rozbudowują listę IAP, 

dostosowując ją do zmieniających się warunków społecznych, technologicznych i 

politycznych. Sam Althusser wskazywał, że szkoła jest jednym z podstawowych, a zarazem 

 
81 L. Althusser, Ideologie i aparaty ideologiczne państwa, przeł. A. Staroń, Warszawa: Uniwersytet Warszawski 

2006., s. 10. 
82 Tamże. 



47 

 

najbardziej wpływowych aparatów83. Współcześnie jednak, jak zauważają niektórzy badacze, 

funkcję konkurencyjną wobec szkoły zaczynają pełnić inne instytucje ideologicznej 

reprodukcji, takie jak przemysł rozrywkowy, media społecznościowe czy szeroko pojęte 

korporacje84. 

W niniejszym rozdziale zostanie podjęta próba uchwycenia specyfiki rosyjskiej 

ideologii poprzez analizę instytucji w oparciu o klasyfikację IAP zaproponowaną przez 

Althussera. Umożliwi to ukazanie funkcjonowania ideologii w jej praktycznym wymiarze. 

Warto również podkreślić, że przyjęta perspektywa — ze względu na brak oficjalnie uznanej 

ideologii w Federacji Rosyjskiej, a nawet jej formalny zakaz — okazuje się szczególnie trafna 

w analizie współczesnych rosyjskich warunków ideologicznych. Althusserowskie ujęcie 

pozwala bowiem uchwycić ideologię poprzez praktyczne działanie oraz dyskursy instytucji, co 

w przypadku Rosji ma kluczowe znaczenie. 

Zadaniem niniejszej analizy jest identyfikacja ideologicznego dyskursu państwa 

poprzez ogólny przegląd instytucji. Pozwala to, po pierwsze, wskazać dominującą, oficjalną oś 

ideologiczną współczesnej Rosji, a po drugie — określić, w jaki sposób aparaty ideologiczne 

państwa interpelują jednostkę, wyznaczając jej miejsce w porządku społecznym. W tym sensie 

rozdział stanowi próbę wstępnego zarysowania rosyjskiej mapy aparatów ideologicznych, ze 

szczególnym uwzględnieniem ich genezy oraz przekształceń w okresie rządów Putina.  

Warto również zaznaczyć, że struktura niniejszej analizy opiera się na klasycznej 

typologii, bez wprowadzania nowych kategorii ani rozszerzonych podziałów własnych. 

Punktem wyjścia jest założenie, iż edukacja — pomimo pojawienia się konkurencyjnych 

instytucji — wciąż zachowuje kluczowy autorytet w procesie ideologicznej reprodukcji. Z tego 

względu szczególny nacisk został położony na aparat edukacyjny. Natomiast szeroko 

rozumiana przestrzeń wirtualna (Internet, media społecznościowe, narzędzia oparte na 

sztucznej inteligencji) nie stanowi osobnego przedmiotu analizy, lecz jest uwzględniana w 

ramach omówienia aparatu informacyjno-cyfrowego.  

2.1. Aparat religijny  

2.1.1. Rosyjski Kościół Prawosławny  

Z ujęcia Althussera, który analizował religię jako jeden z IAP, wynika, że w 

 
83 Tamże, s. 16. 
84 Zob. m.in. B. Mauer, Notes on Althusser: Ideology and Interpellation, Texts & Technology, University of 

Central Florida, 2017. https://cah.ucf.edu/textstech/2017/01/27/notes-on-althusser-ideology-and-interpellation 

[dostęp: 28.08.2025]. 



48 

 

społeczeństwach przednowoczesnych odgrywała ona wyjątkowo istotną rolę w kształtowaniu 

relacji jednostki z władzą. W kontekście współczesnej Rosji należy jednak podkreślić, że 

religijny aparat — zwłaszcza Rosyjski Kościół Prawosławny (RKP) — w znaczącym stopniu 

przyczynił się do uruchomienia procesów reideologizacji w Rosji postradzieckiej. Zagadnienie 

to zostało szeroko omówione w historiografii. Niezależnie od przyjętej perspektywy badawczej 

autorzy wskazują na istotną rolę RKP w procesach reideologizacji, analizując m.in. zjawisko 

tzw. „sojuszu ołtarza i tronu”, koncepcję „rosyjskości” oraz powiązania religii z ideą 

tożsamości narodowej. W odniesieniu do RKP istotne jest zauważenie, że dyskursy o wymiarze 

ideologicznym zaczęły kształtować się już w pierwszych latach po rozpadzie ZSRR. Stanowią 

one fundament współczesnej retoryki cerkiewnej. Z tego względu, mimo przyjęcia określonych 

ram czasowych, konieczne jest uwzględnienie wcześniejszego okresu w celu zrozumienia 

genezy obecnej narracji RKP.  

Proces ten przebiegał stopniowo, obejmując różne sfery życia społecznego. Lata 90. XX 

wieku były okresem pluralizmu oraz prób wyzwolenia się spod ideologicznego dziedzictwa 

radzieckiego. Równocześnie pojawiła się jednak wyraźna tendencja do odrodzenia życia 

religijnego w społeczeństwie. Od tego momentu wpływ RKP na życie społeczne i polityczne 

systematycznie wzrastał. Ustawa o wolności sumienia z 1997 roku — jak zauważa Kristina 

Stoeckl — „odpowiadała pragnieniu Patriarchatu Moskiewskiego, aby utrzymać pluralizm 

religijny pod kontrolą”85. Pomimo wielowyznaniowego charakteru rosyjskiego społeczeństwa 

ustawa ta wyraźnie podkreśla szczególną rolę prawosławia, w której zapisano: „uznając 

szczególną rolę prawosławia w historii Rosji, w kształtowaniu i rozwoju jej duchowości i 

kultury”86. Odwoływanie się do religii zaczęło pełnić funkcję jednego z fundamentów idei 

narodowej, opartej na utożsamieniu rosyjskości z prawosławiem. Dmitrii Furman i Kimmo 

Kääriäinen wskazują: „Rosyjski Kościół Prawosławny to niezmienny sakralny symbol 

«rosyjskości», «rosyjskiej duchowości» i rosyjskiej jedności”87. Tendencja ta wskazywała na 

poszukiwanie ideologicznego fundamentu, który mógłby zająć miejsce dominującej wcześniej 

ideologii marksistowsko-leninowskiej:  

Praktyczne całkowite zaniknięcie ideologii marksistowsko-leninowskiej nie oznaczało równie 

gwałtownych zmian w psychologii społeczeństwa. […] Dlatego wyłaniający się z wyników 

 
85 К. Штекль, Подход Русской православной церкви к вопросу прав человека, „Государство, Религия, 

Церковь” 2014, nr 3, s. 153.  
86 Федеральный закон РФ от 26.09.1997 О свободе совести и религиозных объединениях (1997, nr 125-ФЗ). 

https://www.consultant.ru/document/cons_doc_LAW_16218/ [dostęp: 28.05.2025]. 
87 Д. Фурман, К. Кааринайнер, Религиозность в России в 90-е гг. XX – начале XXI в., [w:] Новые церкви, 

старые верующие – старые церкви, новые верующие. Религия в постсоветской России, red. К. Каариайнен, 

Д. Фурман. Москва, Санкт-Петербург: Летний сад 2007, s.30.  



49 

 

naszych badań obraz „normalnej”, pożądanej przez większość Rosji, nie jest wcale odległy od 

pewnej „złagodzonej” wersji systemu sowieckiego […] z prawosławiem w roli starannie 

strzeżonego symbolu „moralno-politycznej jedności”, którym w epoce ZSRR była ideologia 

marksistowsko-leninowska88.  

Chociaż poziom religijności rosyjskiego społeczeństwa pozostawał i nadal pozostaje niski, 

prawosławie jest wykorzystywane jako symbol tożsamości narodowej. W tym kontekście warto 

zwrócić uwagę na wyniki badań socjologicznych przeprowadzonych przez Centrum Lewady w 

2023 roku. Według nich:  

Ocena roli religii w życiu osobistym respondentów nie zmieniła się w ciągu ostatnich dwóch 

lat: 40% wskazuje, że odgrywa ona ważną rolę w ich życiu (14% – bardzo ważną, 26% – dość 

ważną). Jednocześnie większość – 59% – deklaruje, że religia zajmuje w ich życiu niewielkie 

miejsce (33%) lub nie odgrywa żadnej roli (26%)89. 

Ponad połowa społeczeństwa, mimo deklaratywnej identyfikacji z prawosławiem, przyznaje, 

że religia nie stanowi dla nich istotnej wartości. Mimo braku jednoznacznych kryteriów i 

toczących się sporów dotyczących sposobów definiowania religijności w kontekście 

państwowym, zauważalny jest proces kształtowania przez RKP obrazu Rosji jako cywilizacji 

prawosławnej. Konstrukcja ta odgrywa istotną rolę w legitymizowaniu współczesnego 

dyskursu ideologicznego. 

Konieczne jest tu uwzględnienie oficjalnych dokumentów RKP o charakterze 

społecznym. Analiza tego typu tekstów rodzi trudność metodologiczną, wynikającą z 

konieczności odniesienia do perspektywy dogmatycznej w ramach badań nieteologicznych, 

które z reguły nie uwzględniają doktrynalnych podstaw przekazu religijnego. Niemniej jednak 

dokumenty te zasługują na uwagę, ponieważ RKP aktywnie uczestniczy w życiu społecznym i 

politycznym, współtworząc dyskurs ideologiczny oparty na kategoriach duchowości, 

moralności i tożsamości narodowej. W niniejszym opracowaniu podjęta została próba ogólnego 

przeglądu kluczowych dokumentów o charakterze społecznym oraz omówienia ich interpretacji 

obecnych w literaturze przedmiotu. 

Na szczególną uwagę zasługują wewnątrzkościelne mechanizmy ideowe i 

organizacyjne, poprzez które RKP dąży do uczestnictwa w kształtowaniu dyskursu 

narodowego. Istotnym etapem tego procesu było przyjęcie w 2000 roku Podstaw społecznej 

koncepcji Rosyjskiego Kościoła Prawosławnego (ros. Основы социальной концепции 

 
88 Tamże, s. 40.  
89 Религиозные представления, Левада-центр 16.05.2023. https://www.levada.ru/2023/05/16/religioznye-

predstavleniya-2/ [dostęp: 28.08.2025]. 



50 

 

Русской православной церкви, dalej: Podstawy)90. Dokument ten został określony jako 

„bazowe postanowienia jego nauczania w kwestiach relacji państwowo-kościelnych oraz w 

odniesieniu do szeregu współczesnych, społecznie znaczących problemów”91. Analizując 

relacje Kościół–Państwo w świetle Podstaw, Elena Namli zwraca uwagę na pewną 

dwuznaczność, przejawiającą się w podporządkowaniu Kościoła wobec władzy państwowej, 

komentując: 

Rosyjski Kościół Prawosławny stara się znajdować uzasadnienia dla ścisłej współpracy z 

państwem zarówno w ustawodawstwie Federacji Rosyjskiej, jak i we własnym nauczaniu 

teologicznym. […] Jeszcze bardziej interesujący, i wymagający poważnej analizy politycznej 

oraz teologicznej, jest jednak fakt, że Kościół dąży do coraz ściślejszej współpracy z 

państwem, nie przejawiając przy tym żadnych ambicji politycznych z własnej strony92. 

Innymi słowy, warto zwrócić uwagę na tendencję, która pojawiła się na długo przed 

współczesnymi wydarzeniami i wskazuje, że w ideologicznym kontekście RKP nie funkcjonuje 

jako samodzielny aktor, w pewnym sensie od początku funkcjonował jako element zasobu 

państwowego. Trafne spostrzeżenie formułuje Namli: 

Rosyjski Kościół Prawosławny nie wykorzystuje własnego potencjału teologicznego, gdy 

występuje nie jako niezależna siła polityczna, lecz jako „pozaideologiczny” partner państwa. 

Jednym ze skutków takiej linii postępowania jest symboliczna legitymizacja brutalnych form 

nacjonalizmu, który stał się charakterystyczną cechą dyskursu społeczno-politycznego we 

współczesnej Rosji93. 

Wypowiedź ta trafnie ukazuje, że pozorna apolityczność Kościoła pełni funkcję ideologiczną, 

ponieważ umożliwia mu uczestnictwo w legitymizowaniu państwowego projektu tożsamości 

narodowej bez otwartego angażowania się w politykę. W ten sposób sacrum zostaje 

podporządkowane celom politycznym, a religia przekształca się w narzędzie konsolidacji 

symbolicznej władzy. 

W szerszym kontekście należy podkreślić, że w tradycji Kościołów prawosławnych 

problem tzw. symfonii z władzą świecką, rozumianej jako harmonijna współpraca państwa i 

Kościoła, pozostaje jednym z kluczowych zagadnień badawczych. W odniesieniu do 

analizowanego przypadku warto zaznaczyć, że, jak zauważa Mikhail Suslov, Podstawy można 

postrzegać jako próbę reanimacji XIX-wiecznych idei konserwatywnych w dyskursie religijno-

państwowym: „RKP przyjmuje przede wszystkim słowianofilską interpretację samodzierżawia 

 
90 Zob. Основы социальной концепции Русской Православной Церкви, Официальный сайт Московского 

Патриархата 09.06.2008. https://www.patriarchia.ru/article/105101 [dostęp: 10.03.2021].  
91 Основы социальной концепции Русской Православной Церкви…. [dostęp: 10.03.2021].  
92 Е. Намли, Православное богословие и искушение властью, „Государство, Регилия, Церковь” 2014, nr 3, 

s. 26.  
93 Tamże, s. 16.  



51 

 

w jego późnoimperialnej wersji”94. Innymi słowy, autor wskazuje, że RKP tym samym 

przyczynia się do odrodzenia monarchiczno-imperialnych wzorców, bezpośrednio 

uczestnicząc w kształtowaniu języka ideologicznego:  

Monarchia w jej „niesamodzierżawnym”, konstytucyjnym ujęciu może okazać się wyjątkowo 

użyteczna we współczesnych, nacechowanych narodowo debatach politycznych — jako 

kolejny instrument jednoczenia „narodu” oraz jako istotny element nowego języka 

politycznego Rosyjskiego Kościoła Prawosławnego. W tym sensie debaty na temat monarchii 

stanowią swoisty poligon intelektualny dla Kościoła, na którym testowana jest przydatność 

różnych tradycji teologii politycznej oraz wypracowywana jest nowa konstrukcja ideowa — 

podkreślająca ideologiczną samodzielność Kościoła, teologicznie spójna, a zarazem możliwa 

do zastosowania jako realny program działania politycznego95. 

Tendencję tę można zilustrować procesem umacniania monarchicznej retoryki, którego 

wyrazem stała się kanonizacja rodziny carskiej. Wydarzenie to wzmocniło rozwój kultu cara 

oraz idei monarchii w rosyjskiej świadomości zbiorowej, a sam ten akt przyczynił się do 

symbolicznego ożywienia idei imperialnej96. Kościół pełni w tym procesie rolę reanimatora 

dawnych kultów, przyczyniając się do kształtowania idei narodowej opartej na konstruowaniu 

pamięci historycznej. Katia Dianina zauważa:  

Kult dziedzictwa w postradzieckiej Rosji, który narodził się w sytuacji ideologicznej próżni 

po rozpadzie Związku Radzieckiego, przybiera rozmaite formy, a wyniesienie Mikołaja II do 

rangi bohatera narodowego to jedynie jedna z manifestacji konserwatywnego zwrotu, 

wyraźnie dostrzegalnego w rosyjskiej polityce kulturalnej początku XXI wieku. 

Doświadczenie kulturowe przestrzeni postradzieckiej stanowi interesujący przypadek: jego 

nowość polega przede wszystkim na powrocie wypartej przeszłości97. 

W kontekście Podstaw szczególnie istotne pozostają pojęcia narodu i patriotyzmu, przy czym 

to drugie zostało przedstawione jako praktyczny obowiązek chrześcijanina: „Patriotyzm 

prawosławnego chrześcijanina powinien być czynny. Przejawia się on w obronie ojczyzny 

przed nieprzyjacielem, w pracy na rzecz dobra ojczyzny, w trosce o urządzenie życia 

narodowego, w tym również poprzez udział w sprawach zarządzania państwem”98. Takie ujęcie 

 
94 М. Суслов, Генеалогия монархической идеи в постсоветских политических дискурсах Русской 

православной церкви, „Государство, Религия, Церковь” 2014, nr 3, s. 80.  
95 Tamże, s. 108.  
96 Proces ten przejawia się na różne sposoby. W obrębie RKP obejmuje on m.in. podtrzymywanie kultu carskiego, 

na przykład poprzez organizowanie tzw. „Dni Carskich”, upamiętniających rodzinę Romanowów, a także rozwój 

infrastruktury pielgrzymkowej, takiej jak kompleks „Świątynia na Krwi” w Jekaterynburgu. W środowiskach 

pozacerkiewnych znajduje on natomiast wyraz w działalności ruchów określanych mianem „cariebożników” (ros. 

царебожники) oraz podobnych grup.  
97 K. Дианина, Возвращенное наследие: Николай II как новодел, przeł. A. Яковец, „Новое литературное 

обозрение” 2018, nr 1 (149).  

https://www.nlobooks.ru/magazines/novoe_literaturnoe_obozrenie/149_nlo_1_2018/article/19434/ [dostęp: 

28.08.2025]. 
98 Основы социальной концепции Русской Православной Церкви…. [dostęp: 10.03.2021].  



52 

 

patriotyzmu prowadzi do jego sakralizacji, nadając lojalności wobec państwa wymiar 

moralnego nakazu i duchowego obowiązku. 

Warto zwrócić uwagę na interesującą rozbieżność pomiędzy dzisiejszym postrzeganiem 

Podstaw jako dokumentu o charakterze ideologicznym a ich pierwotnym odbiorem wewnątrz 

samej RPK. W momencie uchwalenia w 2000 roku nie został on potraktowany z powagą ani 

szeroko przyjęty. Jak zauważa Nikolai Mitrochin: 

Przygotowany przez pracowników Wydziału Zewnętrznych Kontaktów Kościelnych 

patetyczny dokument „Podstawy społecznej koncepcji RKP”, zatwierdzony na Soborze 

Biskupów w 2000 roku, nie został w Cerkwi potraktowany poważnie, a metropolita nie 

wykazywał szczególnej gorliwości w jego rozpowszechnianiu. Większość prowincjonalnych 

biskupów, duchownych i wiernych RKP uznaje „Podstawy...” za dokument przeznaczony do 

przedstawienia władzom, a nie za wskazówkę do codziennego działania99. 

Ta ocena skłania do refleksji nad tym, jak dokumenty o ograniczonym wpływie w momencie 

powstania mogą z czasem zyskać nowe znaczenie w szerszym kontekście polityczno-

ideologicznym. 

Kolejnym dokumentem, na który warto zwrócić uwagę, są Podstawy nauczania 

Rosyjskiej Cerkwi Prawosławnej o godności, wolności i prawach człowieka (ros. Основы 

учения Русской Православной Церкви о достоинстве, свободе и правах человека), 

przyjęte w 2008 roku100. Dokument ten stanowi swoistą odpowiedź na współczesny dyskurs 

praw człowieka i może być odczytywany jako krytyka niektórych założeń liberalizmu. Jak 

zauważa Stoeckl: „Patriarchat Moskiewski posługuje się pojęciem praw człowieka w celu 

realizacji własnych interesów i opowiada się za konserwatywnym rozumieniem praw 

człowieka, przeciwstawiając je liberalizmowi oraz indywidualizmowi współczesnego systemu 

międzynarodowego”101. Innymi słowy, dokument opiera się na wzmocnieniu idei nadrzędności 

ojczyzny nad jednostką. Autorzy tekstu podkreślają: „Indywidualne prawa człowieka nie mogą 

być przeciwstawiane wartościom i interesom Ojczyzny, wspólnoty, rodziny”102. W takim ujęciu 

ojczyzna jawi się jako wartość nadrzędna wobec jednostki, co stanowi wyraźne odejście od 

sekularnego rozumienia praw człowieka. 

Tego rodzaju dokumenty zawierają elementy dyskursu ideologicznego i prowadzą do 

 
99 Н. Митрохин, Русская православная церковь: современное состояние и актуальные проблемы, Москва: 

Новое Литературное Обозрение 2004, s. 192.  
100 Основы учения Русской Православной Церкви о достоинстве, свободе и правах человека, Официальный 

сайт Московского Патриархата 26.06.2008. https://www.patriarchia.ru/db/text/428616.html [dostęp: 

28.08.2025].  
101 К. Штекль, dz. cyt., s. 146.  
102 Основы учения Русской Православной Церкви о достоинстве, свободе и правах человека… [dostęp: 

28.08.2025]. 



53 

 

przekształcenia podstawowych pojęć moralnych i społecznych. Warto jednak podkreślić, że ich 

analiza rodzi istotny problem metodologiczny: treści te nie mogą być w pełni zrozumiane bez 

odwołania do ich dogmatycznych podstaw, co wymaga równoległego zastosowania 

perspektywy teologicznej. Choć niniejsza praca nie podejmuje szczegółowej analizy 

teologicznej, w tym kontekście zasadne jest przywołanie refleksji Randalla A. Poole’a, który, 

odwołując się do chrześcijańskiej tradycji dogmatycznej, wskazuje na niespójności w 

rozumowaniu autorów. Zwraca on uwagę, że godność człowieka w ujęciu chrześcijańskim 

opiera się na przekonaniu, iż „człowiek został stworzony na obraz Boga, lecz musi upodobnić 

się do Boga poprzez własny wysiłek”103. Innymi słowy, akcent zostaje położony na pierwotną 

wartość godności jednostki, która — w chrześcijańskim ujęciu — wyraża się w dążeniu do 

podobieństwa z Bogiem, a nie w podporządkowaniu interesom ojczyzny.  

Z perspektywy świeckiej warto jednak zwrócić uwagę na wzmocnienie 

tradycjonalistycznego oporu. Lauri Mälksoo, analizując dokument z punktu widzenia 

prawniczego, określił deklarację jako symbol „narastającego tradycjonalistycznego oporu Rosji 

wobec liberalnej koncepcji praw człowieka”104. Dokument ten można uznać za zapowiedź 

tradycjonalistycznego zwrotu we współczesnej Rosji, w którego tle znaczącą rolę odegrał 

patriarcha Cyryl jako przedstawiciel religijnego nurtu tego procesu. 

Istotnym etapem w kształtowaniu relacji państwo-Kościół stało się objęcie w 2009 roku 

tronu patriarszego przez metropolitę Cyryla. Rola RKP uległa wówczas wyraźnemu 

wzmocnieniu, a mianowicie w zakresie wpływu na dyskurs publiczny i polityczny oraz w 

promowaniu idei Rosji jako cywilizacji prawosławnej. Katarzyna Chawryło podkreśla:  

Patriarcha Cyryl dał się poznać z jednej strony jako zwolennik konserwatywnego podejścia 

do rozwoju społeczeństwa i państwa oraz zacieśniania kontaktów władzy religijnej i 

świeckiej, z drugiej — jako sprawny dyplomata i menedżer. Pod wpływem jego działań 

wzmocnieniu uległa pozycja skrzydła konserwatywnego w RKP […] Struktura władzy w 

Cerkwi na przestrzeni ostatnich lat uległa centralizacji i personalizacji, co odwzorowuje 

procesy zachodzące w establishmencie politycznym w Rosji105. 

Można stwierdzić, że od 2009 roku rozpoczął się nowy, zinstytucjonalizowany etap w procesie 

reideologizacji RKP. Był to jednocześnie moment silnej centralizacji struktur cerkiewnych oraz 

 
103 R.A. Poole, Russian Orthodoxy, Human Rights, and the War on Ukraine, Northwestern University Forum in 

Russian Philosophy, Literature, and Religious Thought 26.03.2023. 

https://sites.northwestern.edu/nurprt/2023/03/26/russian-orthodoxy-human-rights-and-the-war-on-ukraine-2, 

[dostęp: 29.08.2025]. 
104 L. Mälksoo, The Human Rights Concept of the Russian Orthodox Church and Its Patriarch Kirill I: A Critical 

Appraisal, „European Yearbook on Human Rights” 2013, s. 410.  
105 K. Chawryło, Sojusz ołtarza z tronem. Rosyjski Kościół Prawosławny a władza w Rosji, nr 54, Warszawa: 

Ośrodek Studiów Wschodnich 2015, s. 18.  



54 

 

konsolidacji władzy w rękach nowego patriarchy. Kościół zyskuje coraz więcej przywilejów, 

stając się coraz bardziej wpływową instytucją publiczną: „Z inicjatywy Cyryla w RKP zaczęto 

wdrażać szeroko zakrojoną reformę strukturalno-kadrową, w rezultacie której pozycja 

patriarchy uległa wzmocnieniu”106. Przykładem instytucjonalnych zmian dokonanych z 

inicjatywy Cyryla może być utworzenie struktur mających na celu wzmocnienie obecności 

Cerkwi w sferze publicznej:  

W 2009 roku Cyryl powołał nowe komórki organizacyjne w strukturze RKP. Na uwagę 

zasługuje przede wszystkim utworzenie synodalnego wydziału ds. współpracy ze 

społeczeństwem, które miało symbolizować „otwarcie się” Cerkwi na dialog ze 

społeczeństwem. Do kompetencji tej struktury należy współpraca z organami władzy 

państwowej oraz z organizacjami politycznymi i społecznymi – partiami politycznymi, 

związkami zawodowymi i NGO na „terytorium kanonicznym” RKP107. 

W pewnym sensie sama postać Cyryla — zarówno jako patriarchy, jak i wpływowego aktora 

życia publicznego — zaczyna pełnić rolę znaczącego punktu odniesienia w sferze 

ideologicznej. Szczególną uwagę należy zwrócić na dwa zagadnienia: po pierwsze, na proces 

umacniania trwałej współpracy między RKP a państwem, który uległ intensyfikacji w okresie 

patriarszej posługi Cyryla; po drugie — na wizję Cyryla, która w pewnym sensie stała się 

motywem przewodnim retoryki cerkiewnej. 

Na początku warto podkreślić, że wokół biografii patriarchy narosło wiele 

kontrowersyjnych interpretacji oraz narracji, które często przybierają formę współczesnych 

„legend miejskich”. Jednak w kontekście jego powiązań z władzą warto zwrócić uwagę na kilka 

istotnych spraw. 

Po pierwsze, przez wiele lat kierował on Wydziałem Zewnętrznych Stosunków 

Cerkiewnych Patriarchatu Moskiewskiego (ros. Отдел внешних церковных связей 

Московского патриархата)108. Choć nie znajduje to potwierdzenia w oficjalnych źródłach, w 

niektórych opracowaniach pojawia się teza, że pod pseudonimem „Mikhailov” (ros. 

Михайлов) mógł kryć się związek ze strukturami KGB109. Z kolei kwestia współpracy z 

 
106 Tamże, s. 23.  
107 Tamże.  
108 Биография Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла, Официальный сайт Московской 

патриархии. https://patriarch.patriarchia.ru/ [dostęp: 29.08.2025]. 
109 Stanowisko to pojawia się przede wszystkim w dziennikarskich śledztwach szwajcarskich gazet Tages-

Anzeiger (Sonntags Zeitung) oraz Le Matin Dimanche. Krótkie omówienie oraz reakcję Patriarchatu zob. А. 

Иванова, Агент КГБ? Что именно узнали в Швейцарии о патриархе Кирилле, DW 07.02.2023. 

https://www.dw.com/ru/agent-kgb-cto-imenno-uznali-v-svejcarii-o-patriarhe-kirille/a-64621841 [dostęp: 

15.04.2024]. Zasygnalizowanie tego wątku ma znaczenie kontekstowe, gdyż pozwala lepiej zrozumieć sposób 

kształtowania się wizerunku patriarchy Cyryla jako aktora politycznego oraz elementy dyskursu konstruowanego 

wokół jego osoby. Choć szczegółowa analiza tej problematyki wykracza poza ramy niniejszej pracy, należy 

podkreślić, że pozostaje ona istotnym i perspektywicznym zagadnieniem badawczym, mogącym rzucić dodatkowe 

światło na genezę ideologicznej roli RKP we współczesnej Rosji. 



55 

 

Kremlem i wspierania działań władzy wydaje się bardziej jednoznaczna. Marcin Składanowski 

i Cezary Smuniewski zauważają: 

Wsparcie państwa dla różnych działań Rosyjskiej Cerkwi Prawosławnej spotyka się z 

podporządkowaniem retoryki cerkiewnej celom polityki państwowej. Zjawisko to jest jednak 

widoczne dopiero od 2009 roku, kiedy metropolita Cyryl (Władimir Gundiajew) został 

Patriarchą Moskwy i całej Rusi. […] Patriarcha Cyryl jednoznacznie popierał zbrojne 

konflikty inicjowane przez Władimira Putina. W 2014 roku wspierał rosyjską agresję 

przeciwko Ukrainie, choć powstrzymał się od otwartego poparcia aneksji Krymu i 

Sewastopola. Po rozpoczęciu rosyjskiej agresji zbrojnej przeciwko Ukrainie 24 lutego 2022 

roku Cyryl wielokrotnie wypowiadał się w obronie wojny, wzywał do posłuszeństwa wobec 

prezydenta i zachęcał do walki, obiecując życie wieczne w niebie rosyjskim żołnierzom 

poległym na Ukrainie110. 

Nie wchodząc w szczegóły relacji między patriarchą a prezydentem Rosji, należy podkreślić, 

że postawa Cyryla wskazuje na podporządkowanie retoryki cerkiewnej celom polityki 

państwowej. 

Po drugie, w kontekście niniejszej pracy istotne jest zwrócenie uwagi na ideologiczny 

charakter retoryki patriarchy. Na początku warto podkreślić, że jeszcze jako metropolita 

zaliczany był do ideowego kręgu tzw. „prawych nikodimowców” (ros. правые никодимовцы), 

którzy, jak zauważa Mitrochin: 

Rozumieją ideologię państwową jako uznanie szczególnej drogi Rosji i uważają za konieczne 

podkreślanie roli narodu rosyjskiego jako jej twórcy. We współczesnym życiu społeczno-

politycznym takie stanowisko prowadzi do ścisłej współpracy „prawych nikodimowców” z 

organizacjami etnonacjonalistycznymi111. 

Pod tym względem ważnym aspektem działalności metropolity było również jego uczestnictwo 

w inicjatywach nacechowanych orientacją nacjonalistyczną. W szczególności należy wskazać 

na jego udział w pracach Instytutu Dynamicznego Konserwatyzmu112, w wyniku których, przy 

jego współudziale, została przyjęta „doktryna” pod tytułem Rosyjska doktryna (ros. Русская 

доктрина)113. Ponadto w latach 90. był inicjatorem powołania Światowego Rosyjskiego 

Soboru Narodowego (ros. Всемирный российский народный собор), który odegrał kluczową 

rolę w kształtowaniu koncepcji prawosławia politycznego w Rosji114. W początkowym okresie 

funkcjonowania Sobór skupiał uczestników reprezentujących różne środowiska 

 
110 M. Składanowski, C. Smuniewski, The Secularism of Putin’s Russia and Patriarch Kirill’s Church: The 

Russian Model of State–Church Relations and Its Social Reception, „Religions” 2023, nr 14 (1). 

https://www.mdpi.com/2077-1444/14/1/119 [dostęp: 29.08.2025]. 
111 Н. Митрохин, Русская православная церковь: современное состояние и актуальные проблемы… s. 181.  
112 Organizacja, z którą Klub Izborski jest genetycznie powiązany; o Klubie Izborskim mowa w rozdziale III. 
113 П. Круг, Кому ляжет на стол „русская доктрина”?, „Новая газета” 5.09.2007. 

https://www.ng.ru/ng_religii/2007-09-05/4_doctrina.html [dostęp: 01.03.2021]. 
114 Działalność Światowego Rosyjskiego Soboru Narodowego omówiona jest w rozdziale III. 



56 

 

narodowo-patriotyczne, wśród których znajdowali się również przedstawiciele nurtów o 

wyraźnie nacjonalistycznym charakterze115. 

Należy zaznaczyć, że postać patriarchy Cyryla odegrała istotną rolę w kształtowaniu 

tradycjonalistycznej retoryki oraz w rozwoju poglądu o „Rosji jako odrębnej cywilizacji”116. 

Cyryl jest autorem szeregu tekstów promujących koncepcję tzw. „ruskiego miru”117. 

Szczególnie po objęciu tronu patriarszego temat ten zaczął pojawiać się w jego wypowiedziach 

coraz częściej i z większym zaangażowaniem. Cyryl jawi się jako zwolennik podejścia 

cywilizacyjnego Nikołaja Danilewskiego, przy czym pojęcie „ruskiego miru” ujmuje w sposób 

nieprecyzyjny i elastyczny. Jak podkreśla: 

Jeśli mówimy o cywilizacji, to Rosja należy do cywilizacji szerszej niż sama Federacja 

Rosyjska. Tę cywilizację nazywamy Ruskim Mirem. Ruski Mir to nie świat Federacji 

Rosyjskiej, to nie świat Imperium Rosyjskiego. Ruski Mir sięga chrztu w kijowskiej sadzawce. 

Ruski Mir to osobna cywilizacja, do której należą ludzie nazywający się dziś różnymi 

imionami — Rosjanami, Ukraińcami, Białorusinami. Do tego świata mogą również należeć 

osoby niesłowiańskiego pochodzenia, jeśli przyjęły duchową i kulturową treść tego świata 

jako swoją własną118. 

W tym kontekście, z jednej strony, warto zwrócić uwagę na rozmycie pojęcia „rosyjskości”. 

Aleksandr Wierchowski zauważa: 

Aby być Rosjaninem, nie jest konieczna nawet formalna przynależność do Cerkwi (poprzez 

chrzest). Wystarczy wpływ tradycji kulturowej, zrodzonej przez Cerkiew — i właśnie w tym 

kontekście patriarcha posługuje się pojęciem „przynależność” (причастность), które, 

oprócz dosłownego znaczenia, niesie również sakralną aluzję do sakramentu Eucharystii119. 

Z drugiej strony warto podkreślić, że pojęcie „rosyjskości” przybiera tu formę kategorii 

cywilizacyjnej. Jako termin wieloznaczny i podatny na reinterpretacje stanowi, według 

 
115 В.В. Прибыловский, Справка: Всемирный Русский Народный Собор (ВРНС). https://credo.press/79309/ 

[dostęp: 01.03.2021]. 
116 Idea ta pojawia się w licznych wystąpieniach Cyryla oraz w jego publikacjach książkowych. Analiza tych 

wypowiedzi wiąże się jednak z trudnościami metodologicznymi. Język patriarchy często odwołuje się do logiki 

doktryny religijnej, co utrudnia wyraźne oddzielenie treści ideologicznych od teologicznych. Dodatkowym 

wyzwaniem pozostaje prawosławna koncepcja ponadnarodowego charakteru Cerkwi, która w jego ujęciu pełni 

funkcję zarazem centralną i ambiwalentną. Z jednej strony utrudnia to zastosowanie narzędzi analizy świeckiej, z 

drugiej — nie pozwala pominąć ideowego wymiaru tych wypowiedzi, gdyż formułowane przez Cyryla tezy 

wywierają zauważalny wpływ na współczesny dyskurs ideologiczny. 
117 Zob. np. Кирилл (Патриарх Московский и всея Руси), Семь слов о русском мире, Москва: Всемирный 

русский народный собор 2015.  
118 Слово пастыря. Выпуск от 6 сентября 2014 года, Официальный сайт Московского Патриархата 

07.09.2014. https://www.patriarchia.ru/db/text/3728242.html [dostęp: 29.08.2025]. 
119 А. Верховский, Идеология патриарха Кирилла, методы ее продвижения и ее возможное влияние на 

самосознание Русской православной церкви, SOVA Center 17.10.2012. https://www.sova-

center.ru/religion/publications/2012/10/d25570/ [dostęp: 29.08.2020].  

Warto zauważyć, że w języku rosyjskim słowa „причастность” (przynależność, udział) i „причастие” (komunia) 

brzmią podobnie, co może nadawać wypowiedziom patriarchy retorycznie dwuznaczny charakter.  



57 

 

Laruelle, floating signifier, czyli szeroką i elastyczną kategorię dyskursywną.120. W taki sposób 

— jak wskazuje Wierchowski, odwołując się do refleksji Jamesa Warcholy — patriarcha Cyryl, 

formułując swoją wizję rosyjskiego nacjonalizmu, posługuje się koncepcją hegemonicznego 

ekumenizmu, czyli strategii łączącej dążenia religijne z projektem cywilizacyjno-politycznym. 

Jak pisze: 

Cerkiew otwarcie walczy nie tylko o wzrost religijności prawosławnej, lecz także o zmianę 

samoidentyfikacji obywateli Rosji, o przemyślenie na nowo obecnej polityki oraz strategii 

rozwoju kraju w duchu „nacjonalizmu cywilizacyjnego” — a idee patriarchy Cyryla stanowią 

nie tylko jedną z jego odmian, lecz w istocie jeden z głównych wariantów tej koncepcji121. 

Kolejną charakterystyczną cechą wystąpień patriarchy Cyryla jest krytyka Zachodu — 

przede wszystkim w jego liberalnym wymiarze, a zwłaszcza, jak pisze — „wtargnięcia” 

filozoficznego liberalizmu w sferę prawa122. Krytyka ta dotyczy nie tylko świeckiego dyskursu 

polityczno-prawnego, lecz również stanowiska Patriarchatu Konstantynopolitańskiego, 

postrzeganego jako nośnik zachodnich, modernistycznych tendencji w prawosławiu123. Cyryl 

podkreśla również swoje negatywne oceny wobec braku gotowości Zachodu do przyjęcia 

koncepcji „ruskiego miru” jako alternatywnego projektu cywilizacyjnego oraz formy duchowej 

autoidentyfikacji. Zdaniem Wierchowskiego, tendencje te świadczą raczej o wspieraniu 

procesu ustanawiania autorytarnego modelu rządów:  

Nie chodzi tu wyłącznie o moralny konserwatyzm, który sięga aż do projektu moralnej 

cenzury w telewizji z udziałem działaczy religijnych, ani tylko o coraz skuteczniejsze próby 

katechizacji w szkołach państwowych, czy też o ograniczenia wobec niektórych mniejszości 

religijnych. Rosyjski Kościół Prawosławny opowiada się również za antyzachodnią polityką 

zagraniczną oraz za odejściem od demokracji (i tak już znacznie wydrążonej w latach 2000.) 

na rzecz swoistej formy rządów autorytarnych124. 

Ważnym elementem stała się również intensyfikacja retoryki tradycjonalistycznej. 

 
120 M. Laruelle, Russia’s Ideological Construction in the Context of the War in Ukraine, „Russie. Eurasie. Reports” 

nr 46, Paris: Ifri 2024, s. 12.  
121 А. Верховский, Идеология патриарха Кирилла…[dostęp: 29.08.2020]. 
122 Zob. np. Слово пастыря. Выпуск от 13 декабря 2014 года, Официальный сайт Московского Патриархата 

13.12.2014. https://www.patriarchia.ru/db/text/3878340.html [dostęp: 29.08.2022]. 
123 O takim stanowisku świadczy m.in. odmowa udziału RKP w Świętym i Wielkim Soborze Cerkwi Prawosławnej 

w 2016 r. (ros. Sobor Kreteński). Innym przykładem jest reakcja na przyjęcie przez Patriarchat 

Konstantynopolitański dokumentu Social Ethos Document. For the Life of the World: Toward a Social Ethos of 

the Orthodox Church, https://www.goarch.org/social-ethos [dostęp: 10.11.2022]. W odpowiedzi VRNS 

przygotował krytyczne opracowanie: О социальном учении Константинопольского патриархата, доклад 

Научно-аналитического центра ВРНС, red. А.В. Щипков. Москва: Всемирный российский народный 

собор 2021.  

Co więcej, od 2018 roku między obiema Cerkwiami została zerwana jedność eucharystyczna (sakramentalna). 

Zob. Священный Синод Русской Православной Церкви признал невозможным дальнейшее пребывание в 

евхаристическом общении с Константинопольским Патриархатом, Официальный сайт Московского 

Патриархата, 15.10.2018. https://www.patriarchia.ru/article/61597 [dostęp: 15.11.2022].  
124 А. Верховский, Идеология патриарха Кирилла…[dostęp: 29.08.2020].  



58 

 

Punktem kulminacyjnym tego procesu była sprawa Pussy Riot (ros. Дело Pussy Riot) z 2012 

roku, która doprowadziła do symbolicznego wzmocnienia oraz publicznej legitymizacji nowej 

pozycji RKP w przestrzeni publicznej. W tym samym okresie wprowadzono poprawki do 

Kodeksu karnego Federacji Rosyjskiej, znane jako ustawa o „ochronie uczuć religijnych” 125, 

co w praktyce umocniło rolę RKP jako uczestnika życia politycznego. Warto zauważyć, że 

równolegle zaczęły rozwijać się ruchy społeczne promujące nacjonalistyczny dyskurs oparty 

na idei prawosławnej — część z nich była wspierana przez Patriarchat Moskiewski126. 

Opisując RKP jako ideologiczny aparat państwowy, warto podkreślić centralną rolę 

patriarchy Cyryla, który stał się głównym pośrednikiem w transmisji i legitymizowaniu idei 

„ruskiego miru”. Jak trafnie zauważa Ksienia Luczenko, paradoks współczesnej sytuacji polega 

na tym, że „Rosyjski Kościół Prawosławny stał się głównym strażnikiem fantomu Związku 

Radzieckiego”127. Retoryka Cyryla opiera się na trzech zasadniczych filarach: koncepcji 

„ruskiego miru”, krytyce zachodniego liberalizmu oraz retoryce tradycjonalistycznej. 

Wszystkie te elementy mają charakter ideologiczny. Po 2012 roku coraz wyraźniejsze staje się 

podporządkowanie RKP polityce państwowej. Przejawia się ono w konsekwentnym wspieraniu 

przez Kościół kluczowych działań geopolitycznych Federacji Rosyjskiej. Warto podkreślić, że 

RKP nie tworzy samodzielnie wojennego dyskursu, lecz adaptuje i sakralizuje narracje 

konstruowane przez państwo, nadając im wymiar moralny i teologiczny. Tę zależność widać 

zarówno w oficjalnych wypowiedziach hierarchów, jak i w praktykach symbolicznych. 

Pomimo narastających napięć w relacjach z innymi Kościołami — także wewnątrz prawosławia 

— RKP konsekwentnie popiera politykę zagraniczną Rosji. W ten sposób Cerkiew pełni 

funkcję nie tylko instytucji religijnej, lecz również narzędzia kształtowania tożsamości 

politycznej obywateli, integrując treści teologiczne z państwowymi narracjami i wzmacniając 

interpelację jednostek w duchu oficjalnej ideologii. 

 
125 Федеральный закон РФ от 29.06.2013 nr 136-ФЗ О внесении изменений в статью Уголовного кодекса 

Российской Федерации и отдельные законодательные акты Российской Федерации в целях 

противодействия оскорблению религиозных убеждений и чувств граждан (2013, nr 136-ФЗ). 

https://www.consultant.ru/document/cons_doc_LAW_148270/3d0cac60971a511280cbba229d9b6329c07731f7/

#dst100009 [dostęp: 12.01.2022].  
126 Przykładem takiej organizacji jest ruch Cорок Сороков. Zdaniem badaczy ruch ten zaliczany jest do nurtu 

prawosławnego fundamentalizmu. Zob. В.А. Шнирельман, Колено Даново: эсхатология и антисемитизм в 

современной России, Москва: Издательство ББИ 2017.  

Członkowie organizacji regularnie uczestniczą w wydarzeniach organizowanych we współpracy z RKP. 
127 К. Лученко, Хранитель фантома СССР. Почему РПЦ поддерживает войну за империю, Центр Карнеги 

20.01.2023. https://carnegieendowment.org/russia-eurasia/politika/2023/01/why-the-russian-orthodox-church-

supports-the-war-in-ukraine?lang=ru [dostęp: 02.02.2024]. 



59 

 

2.1.2. Islam w Rosji 

Analiza religijnego aparatu ideologicznego wymaga uwzględnienia nie tylko roli RKP, 

lecz także roli innych wspólnot wyznaniowych współtworzących przestrzeń religijną Federacji 

Rosyjskiej, w szczególności wspólnot muzułmańskich. Zagadnienie to pojawia się w refleksji 

nad współczesną ideologią rosyjską znacznie rzadziej niż problematyka prawosławna. W 

niniejszej pracy kwestie te zostaną omówione w sposób przeglądowy.  

Islam jest drugą pod względem liczebności religią w Federacji Rosyjskiej; według 

szacunków obejmuje około 10% populacji państwa, przy czym niektóre dane wskazują, iż 

liczba jego wyznawców może sięgać nawet 20 mln osób128. Islam stanowi religię 

większościową w siedmiu podmiotach Federacji: Inguszetii, Czeczenii, Dagestanie, 

Kabardyno-Bałkarii, Karaczajo-Czerkiesji, Baszkortostanie i Tatarstanie, natomiast istotny 

odsetek jego wyznawców obecny jest również w Adygei oraz w obwodzie astrachańskim. 

W odniesieniu do islamu warto wskazać na dwie zasadnicze kwestie. W perspektywie 

odgórnej należy zauważyć, że na poziomie oficjalnej retoryki państwowej islam jest uznawany 

za jedną z równoprawnych religii w Federacji Rosyjskiej — w tym zakresie przekaz ten 

pozostaje pozbawiony napięć. W relacjach z RKP dostrzegalne jest zjawisko swoistego 

„ekumenicznego partnerstwa”129. W perspektywie oddolnej, z jednej strony odnotowuje się 

pozytywny stosunek do muzułmanów. Jak wskazano w raporcie Centrum Lewady z 2018 roku:  

Stosunek do muzułmanów pozostaje w przeważającej mierze pozytywny, jednak odnotowano 

(niewielki) wzrost odsetka respondentów deklarujących postawy „raczej negatywne” lub 

„zdecydowanie negatywne” — łącznie z 8% w 2008 roku do 14% w roku 2017. […] Warto 

przy tym zauważyć, że jednocześnie stosunek do przedstawicieli grup etnicznych tradycyjnie 

utożsamianych z islamem uległ wyraźnej poprawie130.  

Z drugiej strony dostrzegalne są również postawy islamofobiczne, przejawiające się zarówno 

na poziomie różnych inicjatyw społecznych131, jak i w codziennej komunikacji. Zjawisko to 

wymaga jednak odrębnego, pogłębionego badania oraz systematycznej obserwacji.  

Warto podkreślić, że islam w Rosji nie posiada scentralizowanego systemu zarządzania, 

co wynika m.in. z teologicznych zasad islamu. Struktura instytucjonalna rosyjskiego islamu 

 
128 C. Медведев, Эпоха „Покорности”, Радио Свобода 18.01.2020. https://www.svoboda.org/a/30377957.html 

[dostęp: 25.07.2025]. 
129 М. Ларюэль, Ислам в России. Поиск баланса между безопасностью и интеграцией, 

„Russie.Eurasie.Reports”, nr 125, Paris: Ifri 2021, s. 28.  
130 Отношение к религиям, Левада-центр 23.01.2018. https://www.levada.ru/2018/01/23/otnoshenie-k-

religiyam/ [dostęp: 17.08.2023]. 
131 Przykładem mogą być m.in. działania skrajnie prawicowej organizacji Русская община, obejmujące przypadki 

napaści i pogromów wymierzonych w społeczności muzułmańskie. Zob. А. Затари, „Мы русские, с нами Бог”. 

Как в России появились новые ультраправые и чем они отличаются от старых, BBC News Русская 

служба 07.06.2024. https://www.bbc.com/russian/articles/cxrrd7x0353o [dostęp: 01.08.2024].  



60 

 

jest policentryczna, a poszczególne muftiaty wykazują różny poziom autonomii i stopnia 

związania z państwem. Większość muzułmańskich struktur religijnych skupiona jest wokół 

trzech głównych ośrodków organizacyjnych: Centralnego Duchownego Zarządu Muzułmanów 

Rosji (ros. Центральное Духовное Управление Мусульман России, ЦДУМ); Duchownego 

Zarządu Muzułmanów Federacji Rosyjskiej (ros. Духовное управление мусульман 

Российской Федерации, ДУМ РФ); Koordynacyjnego Centrum Muzułmanów Kaukazu 

Północnego (ros. Координационный центр мусульман Северного Кавказа, КЦМСК). 

Należy również podkreślić rolę Rady Muftich Rosji (ros. Совет муфтиев России, СМР).  

Dostrzegalne są jednak tendencje ukierunkowane na instytucjonalną centralizację 

islamu w Rosji, co stanowi przedmiot cyklicznie powracających debat zarówno na poziomie 

państwowym, jak i w obrębie samych środowisk muzułmańskich. W tym kontekście za istotny 

przykład uznać można powołanie w 2016 roku Duchownego Zgromadzenia Muzułmanów 

Rosji (ros. Духовное собрание мусульман России, ДСМР), które stało się kolejną 

ogólnorosyjską strukturą religijną. 

Istotnym zagadnieniem badawczym pozostaje ustalenie, w jaki sposób islam wchodzi 

w interakcje z ideologicznym dyskursem państwa. Problem ten został poruszony m.in. w 

pracach Laruelle, a zawarte w nich ustalenia stanowią punkt wyjścia dla niniejszej części pracy. 

Badaczka wyróżnia trzy zasadnicze konstrukcje ideologiczne. Przed omówieniem tej kwestii 

warto podkreślić, że tzw. „kadyrowizm” zajmuje w tym kontekście pozycję szczególną. 

Laruelle ujmuje go jako samodzielny, choć funkcjonalnie włączony w rosyjską przestrzeń 

polityczną model ideologiczny, który badaczka charakteryzuje w następujący sposób: 

Kadyrowizm składa się z dwóch ideologicznych zapożyczeń: po pierwsze — z czeczeńskiego 

dyskursu antykolonialnego, przekształconego w patriotyczną, prorosyjską ideologię 

wychwalającą sukcesy reżimu Putina; po drugie — z rygorystycznego modelu islamu 

inspirowanego krajami Zatoki Perskiej, łączonego z tradycyjnym czeczeńskim islamem. 

System putinowski nie stanowi totalitarnego monopolu: w ramach stworzonego przez Kreml 

„ekosystemu” rozwija się wiele różnorodnych aktorów ideologicznych, którzy korzystają z 

pewnej swobody działania, nieobjętej jednoznacznymi ograniczeniami. Do tego grona należy 

również Ramzan Kadyrow132.  

Warto podkreślić, że przykład Czeczenii stanowi specyficzny przypadek, który zasługuje na 

odrębne i pogłębione opracowanie. W materiałach dziennikarstwa śledczego reżim Kadyrowa 

interpretowany jest jako forma władzy funkcjonująca wewnątrz szerszego systemu — swoisty 

 
132 М. Ларюэль, „Кадыровизм”: ислам на службе у Кремля?, „Russie.Eurasie.Reports”, nr 99, Paris: Ifri 2017, 

s. 3.  



61 

 

„reżim w reżimie”133. 

W szerszym ujęciu Laruelle wyróżnia trzy zasadnicze konstrukcje ideologiczne. 

Pierwszą z nich jest „klasyczny eurazjatyzm, oparty na idei wspólnej cywilizacji eurazjatyckiej, 

ukształtowanej w wyniku wymieszania się prawosławia i islamu” 134. W ramach tej konstrukcji 

badaczka wskazuje na dwie wersje, przy czym podkreśla, że koncepcja zaproponowana przez 

Ravila Gajnutdina oraz Damira Muchietdinowa okazała się bardziej skuteczna. Jak zauważa 

Laruelle, wizja ta opiera się na przekonaniu, że „rosyjscy muzułmanie stanowią eurazjatycki 

fundament cywilizacji rosyjskiej”135. Centralne miejsce zajmują w niej takie wartości jak 

„antyglobalizm, obrona tradycyjnych wartości, tradycyjny multikulturalizm oraz umiarkowany 

konserwatyzm”136. 

Pozostałe dwie konstrukcje ideologiczne wyróżniane przez Laruelle nie należą do 

dominujących nurtów w debacie publicznej, jednak stanowią istotne uzupełnienie spektrum idei 

dotyczących relacji między islamem a rosyjską tożsamością państwową. Po pierwsze, badaczka 

wskazuje na koncepcję opartą na „paralelach między rosyjskim prawosławnym nacjonalizmem 

a islamskimi ruchami odnowy”137, w ramach której zakłada się możliwość stworzenia 

geopolitycznego sojuszu w Rosji „zdolnego przeciwstawić się światu jednobiegunowemu […] 

ponieważ może on odwoływać się zarówno do słowianofilskiej, antyzachodniej tradycji 

nacjonalistycznej, jak i do częściowej przynależności do świata islamu poprzez muzułmańskie 

mniejszości”138. Po drugie, Laruelle identyfikuje nurt określany mianem „islamskiego 

«białego» rosyjskiego nacjonalizmu, reprezentowany przez etnicznych Rosjan przechodzących 

na islam”139 którzy prezentują pogląd, że „islam jest rdzenną religią rdzennej europejskiej 

ludności oraz powinien zostać odłączony od wyobrażeń łączących go z migracją z południowej 

strony Morza Śródziemnego”140.  

Warto tu zwrócić uwagę na dwa istotne dokumenty. Po pierwsze, na Strategię rozwoju 

islamu i organizacji muzułmańskich w Federacji Rosyjskiej do 2035 roku (ros. Стратегия 

развития ислама и мусульманских организаций в России до 2035 года)141, przyjętą przez 

 
133 Zob. m.in. dziennikarskie śledztwa grupy „Proekt”: Вертикаль Кадырова, reż. Р. Баданин, М. Маглов, 

17.06.2024. https://www.proekt.media/guide/vertical-ramzan-kadyrov/ [dostęp: 01.10.2024]. 
134 М. Ларюэль, Ислам в России… s. 32. 
135 Tamże, s. 3.  
136 Tamże, s. 33.  
137 Tamże, s. 33. 
138 Tamże, s. 33-34.  
139 Tamże, s. 34.  
140 Tamże, s. 34.  
141 Стратегия развития ислама и мусульманских организаций в России до 2035 года, Централизованная 

религиозная организация Духовное собрание мусульман России 2020. https://dsmr.ru/strategiya-razvitiya-

islama-i-musulmanskikh-organizatsij-v-rossii-do-2035-goda [dostęp: 29.08.2024]. 



62 

 

Duchowne Zgromadzenie Muzułmanów Rosji. Po drugie — na Społeczną doktrynę rosyjskich 

muzułmanów (ros. Социальная доктрина российских мусульман)142 z 2015 roku, 

opracowaną i ogłoszoną przez Radę Muftich Rosji. Należy zaznaczyć, że doktryna w dużej 

mierze opiera się na tekstach teologicznych (co metodologicznie wymaga analizy w 

perspektywie teologicznej), jednak w niniejszym opracowaniu istotne jest zwrócenie uwagi na 

wybrane tezy dotyczące relacji między wspólnotą muzułmańską a państwem. 

Po pierwsze, w Społecznej doktrynie podkreśla się historyczne zakorzenienie islamu w 

Rosji oraz w sposób syntetyczny przedstawia się proces kształtowania się wspólnoty 

muzułmańskiej na terytorium państwa rosyjskiego. Mimo konceptualnej bliskości z 

wyobrażeniami o „cywilizacji eurazjatyckiej”, termin eurazjatyzm nie jest w doktrynie 

używany wprost. Dokument odwołuje się jednak do narracji o wielowiekowym współistnieniu 

oraz stopniowej integracji islamu z rozwojem rosyjskiej państwowości, co pozwala 

interpretować tę perspektywę jako element dyskursu historyczno-cywilizacyjnego. 

Po drugie, znaczące miejsce w dokumencie zajmuje problem relacji wspólnoty 

muzułmańskiej z państwem. Podkreśla się, że tożsamość obywatelska rosyjskich 

muzułmanów143 znajduje swoją legitymizację w kategoriach właściwych islamskiej tradycji 

prawnej i teologicznej. W Społecznej doktrynie zwrócono uwagę na teologicznie uzasadnione 

rozumienie patriotyzmu: 

Tym samym miłość do Ojczyzny jest nie tylko dopuszczalna, lecz także konieczna z punktu 

widzenia zasad islamu. Co więcej, zgodnie z islamem sytuacja, w której człowiek zostaje 

wygnany z kraju swojego urodzenia, a więc ze swojej Ojczyzny, stanowi jedno z 

najważniejszych uzasadnień dla podjęcia obronnej walki — dżihadu na drodze Allaha144. 

Obrona państwa zostaje przedstawiona jako religijny obowiązek muzułmanina: „Obrona 

Ojczyzny jest świętym obowiązkiem muzułmanina. Stając w obronie swojej ojczyzny, 

muzułmanin broni swojego domu i swojej rodziny, swojej kultury i tradycji, swojej religii i 

przekonań”145. W tym ujęciu służba wojskowa oraz ochrona granic państwowych 

interpretowane są jako przejaw religijnej cnoty oraz odpowiedzialności obywatelskiej: „Islam 

wysoko ceni obowiązek wojskowy, a służba w armii i obrona granic Ojczyzny stanowią 

zaszczyt dla każdego wierzącego”146. Podobny sposób ujmowania relacji między wspólnotą 

 
142 Социальная доктрина российских мусульман, Совет муфтиев ДУМ РФ 14.06.2025. 

https://www.muslim.ru/actual/13636/. [dostęp: 29.08.2024]. 
143 Określenie „rosyjski islam” budzi liczne kontrowersje w historiografii, m.in. w związku z dyskusjami nad 

procesami tzw. „rusyfikacji islamu”.  Zob. М. Ларюэль, Ислам в России… s. 25-28. 
144 Социальная доктрина российских мусульман… [dostęp: 29.08.2024]. 
145 Tamże.  
146 Tamże.  



63 

 

muzułmańską a państwem obecny jest również w Strategii, gdzie wskazuje się, że 

„charakterystyczną cechą mentalności rosyjskich muzułmanów była zawsze lojalność wobec 

aktualnej władzy państwowej, patriotyzm oraz poszanowanie prawa”147. 

Po trzecie, istotne miejsce zajmuje dyskurs dotyczący duchowo-moralnego zdrowia 

społeczeństwa. Podkreśla się konieczność „duchowo-moralnego wychowania młodzieży, 

umacniania instytucji rodziny”148 oraz rozwoju „służby społecznej”149. W tym ujęciu islam 

zostaje przedstawiony jako zasób umożliwiający tzw. „moralną odnowę społeczeństwa”, 

postrzeganą jako fundament ładu społecznego. 

Po czwarte, w dokumentach obecne są wątki antyliberalne. W Strategii podkreślano:  

Ochronno-zachowawcza rola islamu tworzy gwarancje rozwoju cywilizacji islamskiej na jej 

własnych podstawach duchowych i tradycjach oraz zachowania jej historycznej 

podmiotowości. Przeciwdziała ona próbom przekształcania islamskich wartości, 

przekodowywania świata muzułmańskiego i włączania go w ramy zachodniego, 

neoliberalnego modelu cywilizacyjnego150. 

Podkreśla się przy tym umiarkowany charakter islamu oraz formułuje zdecydowaną krytykę 

radykalizmu, ujmowanego zarówno jako problem wewnątrzislamski, jak i jako warunek 

utrzymania stabilności społeczno-politycznej państwa. Ponadto dokument zwraca uwagę na 

problem centralizacji duchownych struktur islamu, który uznawany jest za jedno z kluczowych 

wyzwań instytucjonalnego rozwoju wspólnot muzułmańskich w Rosji. 

Należy podkreślić, że omawiane treści pozostają w wyraźnym współbrzmieniu z 

oficjalnym dyskursem państwowym, który akcentuje zasady „patriotyzmu” oraz tzw. „wartości 

tradycyjne”. Zauważalna jest tendencja do konceptualizacji i instytucjonalnego utrwalania tych 

pojęć, czego przykładem jest sam fakt opracowywania i publikowania dokumentów 

doktrynalnych przez instytucje religijne. Praktykę tę można interpretować jako symboliczny 

akt legitymizacji dominującego dyskursu państwowego oraz włączania wspólnot religijnych w 

proces jego reprodukcji. W tym kontekście szczególnego znaczenia nabiera kategoria 

„rosyjskiego islamu”, która funkcjonuje jako odrębna rama interpretacyjna, umożliwiająca 

m.in. definiowanie islamu w zgodzie z priorytetami państwa i jego projektem cywilizacyjnym. 

Koncepcja ta wydaje się szczególnie istotna w perspektywie dalszych przekształceń relacji 

między państwem a wspólnotami muzułmańskimi, a jej rozwój może wskazywać na proces 

kształtowania specyficznego modelu państwowo-religijnego dyskursu islamskiego w Rosji. 

 
147 Стратегия развития ислама и мусульманских организаций в России до 2035 года… [dostęp: 29.08.2024]. 
148 Социальная доктрина российских мусульман… [dostęp: 29.08.2024]. 
149 Tamże.  
150 Стратегия развития ислама и мусульманских организаций в России до 2035 года… [dostęp: 29.08.2024]. 



64 

 

2.1.3. Mniejszościowe wspólnoty religijne  

Podrozdział ma charakter przeglądowy i prezentuje wybrane mniejszościowe 

wspólnoty religijne w Rosji, podkreślając ich pozycję wobec procesów reideologizacji oraz 

wskazując kluczowe tendencje ich funkcjonowania. 

Buddyzm. Buddyzm jest trzecią co do liczebności tradycyjną religią w Rosji. 

Charakteryzuje się wyraźną specyfiką regionalną — największe skupiska ludności buddyjskiej 

znajdują się w Kałmucji i Tuwie, a znaczące wspólnoty działają także w Buriacji oraz w 

wybranych rejonach Kraju Zabajkalskiego, obwodu irkuckiego i obwodu astrachańskiego. 

Ośrodki buddyjskie funkcjonują również w największych miastach kraju. W ostatnich latach 

dostrzegalna jest tendencja do instytucjonalnej centralizacji struktur buddyjskich, czego 

wyrazem stało się m.in. wzmocnienie w 2024 roku roli Centralnego Zarządu Duchowego 

Buddystów (ros. Центральное духовное управление буддистов), mającego siedzibę w 

Moskwie151.  

W kontekście procesów reideologizacji pola religijnego uwagę zwraca zjawisko tzw. 

„buddyzmu patriotycznego”152, które stało się szczególnie widoczne po rozpoczęciu działań 

wojennych w 2022 roku. Narracje wokół tzw. „bojowych Buriatów” oraz publiczne 

wypowiedzi części przywódców religijnych, wyrażających poparcie dla działań państwa, 

wywołały debatę w międzynarodowym środowisku buddyjskim, podnosząc kwestię zgodności 

udziału w wojnie z zasadami doktryny buddyjskiej153. 

Judaizm. W kontekście ideologicznym sytuacja rosyjskich wspólnot żydowskich 

charakteryzuje się strategią dystansowania się od jednoznacznych deklaracji politycznych. 

Oficjalne struktury religijne i organizacje reprezentujące judaizm koncentrują swój przekaz na 

kwestiach bezpieczeństwa wspólnot, ochronie instytucji religijnych, wsparciu humanitarnym 

oraz utrzymywaniu dialogu z państwem. Zjawiska migracyjne, w tym masowe wyjazdy części 

rosyjskich Żydów po 2022 roku154 pokazują, że wspólnoty te raczej negocjują i adaptują swoje 

położenie, niż integrują się z przekazem oficjalnym.  

 
151 А. Мельников, Буддисты переходят под духовное управление Москвы, „Новая газета” 06.08.2024. 

https://www.ng.ru/facts/2024-08-06/9_577_buddhists.html [dostęp: 15.05.2024]. 
152 А. Солдатов, Патриотический буддизм, или Всё – иллюззия. Чем объясняются „странности” в 

восприятии буддистами военных действий, „Новая газета” 24.07.2024. 

https://novayagazeta.ru/articles/2024/07/24/patrioticheskii-buddizm-ili-vsio-illiuziia [dostęp: 01.03.2025]. 
153 Zob. L. Latypova, Full Support or Quiet Resistance: Ukraine War Splits Russia’s Buddhists, „The Moscow 

Times” 13.01.2025. https://www.themoscowtimes.com/2025/01/13/full-support-or-quiet-resistance-ukraine-war-

splits-russias-buddhists-a87585 [dostęp: 01.03.2025]. 
154 Х. Брандт, Главный раввин Москвы: Евреи покидают Россию из-за войны, DW 02.06.2022. 

https://www.dw.com/ru/glavnyj-ravvin-moskvy-evrei-pokidajut-rossiju-iz-za-vojny-v-ukraine/a-62008573 

[dostęp: 01.03.2025]. 



65 

 

Inne wyznania religijne. W kontekście innych wyzwań warto przywołać nieoczywistą, 

lecz bardzo znamienną uwagę Mitrochina, który w jednym z wywiadów podkreślił:  

Z moich szacunków wynika, że liczba realnie praktykujących protestantów w Rosji jest 

porównywalna z liczbą realnie praktykujących prawosławnych — to około pół procenta 

ludności. Jednocześnie w niektórych okręgach federalnych protestantów jest więcej niż 

prawosławnych — dotyczy to Dalekiego Wschodu, w dużej mierze Syberii oraz niektórych 

regionów południowej części kraju. Jeśli w którymś z miast obwodowych w centralnej Rosji 

policzyć osoby uczestniczące w niedzielnym nabożeństwie, to protestantów, co do zasady, 

okazuje się więcej niż prawosławnych155. 

Warto dodać, że dynamiczny rozwój części wspólnot protestanckich w Rosji rozpoczął się już 

w latach 90., w okresie głębokiego kryzysu społeczno-ekonomicznego, kiedy wiele osób 

poszukiwało wsparcia, poczucia wspólnoty oraz alternatywnych form organizacji życia 

religijnego. W kontekście procesów reideologizacji istotne jest natomiast to, że obserwuje się 

stopniowe ograniczanie działalności części chrześcijańskich wyznań i wspólnot religijnych156. 

Ponadto odnotowuje się przypadki ograniczania aktywności misyjnej niektórych wspólnot 

protestanckich157, a także wzmożenie kontroli państwowej nad grupami religijnymi158. 

Podsumowując, mniejsze wspólnoty religijne pozostają w dużej mierze poza rdzeniem 

ideologicznego projektu państwa, wybierając strategie „cichej” tożsamości i ograniczonej 

widoczności publicznej. Zjawiska te można opisywać nie w kategoriach integracji z dyskursem 

oficjalnym, lecz raczej jako model koegzystencji w ramach zinstytucjonalizowanego pola 

religijnego. Jednocześnie zauważalne są tendencje do centralizacji i normatywnego 

porządkowania struktur tych wspólnot, co świadczy o próbach podporządkowania ich ogólnym 

mechanizmom nadzoru państwowego. 

 

2.2. Aparat edukacyjny 

Problem ideologizacji edukacji zyskał szerokie odzwierciedlenie w literaturze 

badawczej. Zagadnienie to często jest analizowane w ramach studiów nad polityką pamięci, w 

 
155 „Взглядам патриарха Кирилла отвечает католическая модель устройства церкви” Социологи религии 

Николай Митрохин – как изменилась РПЦ за 10 лет правления нынешнего патриарха, Meduza 01.02.2019. 

https://meduza.io/feature/2019/02/01/vzglyadam-patriarha-kirilla-otvechaet-katolicheskaya-model-ustroystva-

tserkvi [dostęp: 20.02.2023].  
156 Najbardziej wyrazistym przykładem jest wpisanie organizacji religijnej „Świadkowie Jehowy” na listę 

organizacji uznanych za ekstremistyczne. 
157 Ograniczenia te wzmacniają rozwiązania prawne wprowadzone w ramach tzw. „pakietu Jarowej” (2016), który 

istotnie zaostrzył zasady działalności misyjnej i zwiększył nadzór państwa nad wspólnotami religijnymi. 
158 Zob. A. Стрельников, Как католики и протестанты живут в воюющей России, DW 22.12.2023. 

https://www.dw.com/ru/zapresali-molitsa-za-mir-kak-katoliki-i-protestanty-zivut-v-vouusej-rf/a-67798868 

[dostęp: 13.03.2024].  



66 

 

których edukacja jest postrzegana jako jedno z narzędzi do ugruntowania pamięci historycznej. 

Radosław Zenderowski, Krzysztof Cebul podkreślają, że „podmiotem (kreatorem) polityki 

historycznej jest państwo”159, a sama polityka „pozostaje w ścisłych relacjach z innymi 

politykami (szczegółowymi lub sektorowymi) państwa takimi jak: polityka edukacyjna 

(oświatowa), polityka naukowo-badawcza, polityka etniczna, polityka wyznaniowa, polityka 

kulturalna, polityka medialna czy polityka regionalna”160.  

Z tej perspektywy pamięć zbiorowa staje się przywilejem władzy161. Z jednej strony 

zakłada się, że polityka historyczna „pomaga w ujęciu i uporządkowaniu przeszłości, ale przede 

wszystkim służy budowaniu wspólnoty, w szczególności w kontekście szybkich zmian w 

społeczeństwie, polityce, gospodarce i kulturze”162, z drugiej strony się podkreśla, że: „pamięć 

historyczna potencjalnie może zatem pełnić rolę funkcjonalną, co naraża ją nie tylko na politykę 

pamięci, ale również wiąże się z niebezpieczeństwem wykorzystywania jej jako narzędzia dla 

umyślnej, błędnej interpretacji lub fałszowania historii”163.  

Innymi słowy, chodzi tu o możliwe manipulowanie historią we własnych celach. 

Polityka historyczna przejawia się na różnych poziomach. Łukasz Adamski wymienia wśród 

nich poziom – kommemoracyjny, legislacyjnym, edukacyjny, perswazyjny i finansowy164. W 

ramach niniejszej części pracy uwaga zostanie skoncentrowana na wymiarze edukacyjnym. 

Należy podkreślić, że edukacja, będąc nie tylko środkiem przekazywania wiedzy, lecz także 

narzędziem kształtowania tożsamości obywatelskiej, staje się często obiektem kontroli 

ideologicznej. Kazimierz Przyszczypkowski wskazuje, na przykład, że edukacja funkcjonuje 

jako zasób energii polityków, dla których polityczno-ideologiczne decorum, czyli stosowność, 

stanowi istotny element triady: władza — ideologia — edukacja165. 

We współczesnej Rosji problem ten nabiera szczególnego znaczenia. Edukacja jest 

ściśle powiązana z polityką historyczną państwa, której intensyfikacja rozpoczęła się już 

podczas pierwszej kadencji Putina. W kontekście polityki historycznej Adamski podkreśla, że: 

 
159 R. Zenderowski, K. Cebul, Polityka historyczna w zróżnicowanym społeczeństwie, „Edukacja 

Międzykulturowa” 2020, nr 2 (13), s. 105.  
160 Tamże, s. 105-106.  
161 Zob. Pamięć jako przedmiot władzy, red. P. Kosiewski, Warszawa: Fundacja im. Stefana Batorego 2008. 
162 Europejska pamięć historyczna: strategie polityczne, wyzwania i perspektywy, Parlament Europejski, Dyrekcja 

Generalna ds. Polityki Kultury i Edukacji.  Bruksela 2013. 

https://www.europarl.europa.eu/RegData/etudes/note/join/2013/513977/IPOL-

CULT_NT(2013)513977(SUM01)_PL.pdf [dostęp: 13.05.2022] 
163 Tamże.  
164 Ł. Adamski, Rosyjska polityka historyczna, [w:] Polityka historyczna, red. J. Lubecka, M. Zakrzewski. Kraków: 

Wydawnictwo naukowe Uniwersytetu Ignatianum 2023, s. 259.  
165 K. Przyszczypkowski, Polityczno-ideologiczne decorum (w) edukacji, „Teraźniejszość – Człowiek – Edukacja” 

2018, tom 21, s. 42.  



67 

 

Za cezury w tym względzie należy uznać rok 2000 – przejęcie władzy przez Władimira Putina, 

rok 2014 — początek wojny z Ukrainą o Krym i Donbas oraz konflikt z krajami UE i NATO, 

a także rok 2022 – wielofrontową napaść Rosji na Ukrainę i wybuch regularnej, intensywnej 

wojny, co pociągnęło za sobą zerwanie niemal wszelkich więzi gospodarczych i politycznych 

z krajami wspólnoty zachodniej oraz nabranie przez rosyjski reżym cech totalitarnych166.  

Każdy z wymienionych etapów stanowił krok w kierunku nasilania ideologizacji w sferze 

edukacji i kultury, co przejawiało się w zwiększonej kontroli państwa nad programami 

nauczania oraz we wprowadzaniu reform edukacyjnych na wszystkich poziomach kształcenia. 

Problem ten był wielokrotnie poruszony w różnych badaniach — nie sposób wymienić 

wszystkich, warto jednak wskazać kilka istotnych przykładów. W tomie zbiorowym pod 

redakcją Sergeya Rumiancewa autorzy analizują edukację w kontekście powiązań polityki 

pamięci z procesami ideologicznymi167. W artykułach Josepha Zajdy podkreślona została rola 

podręczników szkolnych jako istotnych instrumentów przekazu ideologicznego168. Na ogólną 

tendencję do ideologizacji edukacji na różnych etapach kształcenia zwracają uwagę także 

analizy Andrieja Kolesnikova169. W literaturze polskojęzycznej warto odnotować artykuł 

Wojciecha Siegienia, poświęcony nauczaniu historii w kontekście wprowadzenia jednolitego 

podręcznika170. W kontekście militaryzacji edukacji warto podkreślić prace Agnieszki 

Smólczyńskiej-Wiechetek171 oraz Miłosza Bartosiewicza172. Należy również wspomnieć o 

dysertacji Julity Komosy, koncentrującej się na tym, jak Ukraina jest przedstawiana w 

rosyjskich podręcznikach do historii173. 

W tej części pracy zostaną przedstawione różne poziomy systemu edukacji — od 

przedszkola po szkolnictwo wyższe. Pozwoli to uchwycić główną oś ideologiczną oraz 

zidentyfikować kluczowe powiązania występujące w analizowanym dyskursie. Uwaga zostanie 

 
166 Ł. Adamski, dz. cyt., s. 262. 
167 Zob. Education and the Politics of Memory in Russia and Eastern Europe: Infested with History, red. S. 

Rumyantsev, London: Routledge 2025. 
168 Zob. m.in. J. Zajda, Transforming Images of Nation-Building: Ideology and Nationalism in History School 

Textbooks in Putin’s Russia, 2001-2010, [w:] History Wars and the Classroom: Global Perspectives, red. R. 

Guyver, T. Taylor. Charlotte, NC: Information Age Publishing, 2012. s. 125-142; J. Zajda, R. Zajda, Globalisation, 

Ideology and the Politics of History School Textbooks: Russia, „Education and Society” 2012, nr 30 (3), s. 67–78; 

J. Zajda, K. Smith, History School Textbooks and Key Events: A Survey of Russian Teachers, „Educational Practice 

and Theory” 2015, nr 37 (2), s. 59–78.  
169 Zob. A. Kolesnikov, „Special Anthropological Operation”: How Ideology is Infiltrating Russian Education, 

„Russia.Post” 07.08.2024. https://russiapost.info/society/russian_education [dostęp: 04.04.2025]. 
170 Zob. W. Siegień, Naprzód ku przeszłości! Nauczanie historii a zmiany ideologii państwowej w Rosji na 

początku XXI wieku, „Forum Oświatowe” 2016, nr 28 (2), s. 185–202. 
171 Zob. A. Smólczyńska-Wiechetek, Rozmowy o rzeczach ważnych. Proces militaryzacji dzieciństwa w rosyjskim 

systemie edukacyjnym w latach 2022–2024, „SenSuS Historiae” 2024, vol. LVI, nr 3, s. 99–128. 
172 Zob. M. Bartosiewicz, Militaryzacja rosyjskiego szkolnictwa w czasie inwazji na Ukrainę, „Youth in Central 

and Eastern Europe” 2024, vol. 11, nr 18, s. 4-11.  
173 Zob. J. Komosa, Historia a polityka. Ukraina w rosyjskiej podręcznikowej narracji historycznej: ewolucja idei, 

celów, instrumentów, Warszawa 2023 [Rozprawa doktorska, Instytut Historii Nauki PAN]. 



68 

 

również skierowana na omówienie podstawowych reform, a także na ich analizę. 

2.2.1. Edukacja przedszkolna  

Przez długi czas szkoła pozostawała w centrum uwagi polityki oświatowej i 

historycznej, jednak od 2022 roku coraz wyraźniejszy nacisk kładzie się również na edukację 

przedszkolną. W tym samym roku przyjęto Federalny Program Edukacji Przedszkolnej (ros. 

Федеральная программа дошкольного образования)174, oparty na Federalnym Standardzie 

Edukacyjnym (ros. Федеральный государственный образовательный стандарт 

дошкольного образования) z 2013 roku175. W Programie z 2022 roku wyraźnie przesunięto 

akcent na kształtowanie postaw obywatelskich. Widoczne jest silniejsze akcentowanie retoryki 

patriotycznej oraz tradycjonalistycznej, wraz z umocnieniem narracji państwowej. W 

dokumencie podkreślono, że program pełni następujące funkcje:  

1) nauczanie i wychowanie dziecka […] jako obywatela Federacji Rosyjskiej, kształtowanie 

podstaw jego tożsamości obywatelskiej i kulturowej […]; 

2) stworzenie […] treści edukacji przedszkolnej, ukierunkowanego na wprowadzanie dzieci 

w tradycyjne wartości duchowo-moralne i społeczno-kulturowe narodu rosyjskiego, a także 

wychowanie młodego pokolenia jako znającego i szanującego historię oraz kulturę swojej 

rodziny, małej i wielkiej Ojczyzny176. 

Na pierwszy plan wysuwają się akcenty związane z kształtowaniem tożsamości obywatelskiej, 

tradycyjnymi wartościami duchowo-moralnymi oraz z patriotyzmem. Warto jednak zaznaczyć, 

że w Standardzie (2013) głównym wymogiem wobec programu było „wsparcie pozytywnej 

socjalizacji i indywidualizacji oraz rozwój osobowości dzieci w wieku przedszkolnym” 177. 

Istotne było również to, że każda instytucja edukacyjna mogła samodzielnie zatwierdzać 

własny program, opierając się na wymaganiach standardu. Natomiast w 2022 roku 

wprowadzono jednolity, obowiązkowy program, z ograniczoną możliwością opracowania 

elementów własnych, skróconą do 40%178. 

Program został opracowany w oparciu o tradycjonalistyczną retorykę. Jego cel 

określono jako „wszechstronny rozwój dziecka w wieku przedszkolnym, z uwzględnieniem 

 
174 Zob. Федеральная образовательная программа дошкольного образования, Утверждена приказом 

Министерства просвещения Российской Федерации от 25.11.2022 nr 1028. 

https://www.garant.ru/products/ipo/prime/doc/405942493/ [dostęp: 01.03.2022]. 
175 Zob. Федеральный государственный образовательный стандарт дошкольного образования, Утвержден 

приказом Министерства образования и науки Российской Федерации от 17.10.2013 nr 1155. 

https://fgos.ru/fgos/fgos-do [dostęp: 01.03.2025]. 
176 Федеральная образовательная программа дошкольного образования… [dostęp: 01.03.2022]. 
177 Федеральный государственный образовательный стандарт дошкольного образования… [dostęp: 

01.03.2022]. 
178 Федеральная образовательная программа дошкольного образования… [dostęp: 01.03.2022]. 



69 

 

jego wieku oraz indywidualnych cech, oparty na duchowo-moralnych wartościach narodu 

rosyjskiego, a także na tradycjach historycznych i kulturowych”179. Program odwołuje się do 

tzw. Ustawy o zachowaniu wartości tradycyjnych z 2022 roku180, którą w debacie publicznej i 

naukowej określa się jako akt o charakterze ideologicznym181.  

Program zawiera zalecenia dotyczące rozwoju dziecka. Na początkowym etapie 

odnoszą się one do kształtowania narracji wokół „małej ojczyzny”. Na przykład do 3. roku 

życia zaleca się, aby dziecko posiadało podstawowe wyobrażenia o swoim rodzinnym mieście 

lub wsi182. W wieku 4 lat powinno już znać elementy najbliższego otoczenia, w tym nazwę 

swojego miasta, charakterystyczne miejsca oraz związane z nim tradycje183. Do 5. roku życia 

zaleca się, aby dziecko miało bardziej rozwiniętą świadomość dotyczącą „małej ojczyzny”, 

znało nazwę swojego miasta, ulicy oraz niektóre miejsca o znaczeniu historycznym184. W wieku 

6 lat natomiast, według programu, „powinno przejawiać podstawy wartości duchowo-

moralnych i patriotycznych” 185, między innymi poprzez zapoznawanie się z dyscyplinami 

sportowymi oraz osiągnięciami rosyjskich sportowców.  

Warto podkreślić, że Standard (2013) na poziomie retorycznym nie posługiwał się 

pojęciem patriotyzmu, co wyraźnie wskazuje na zmianę akcentów. W Programie (2022) od 

dziecka oczekuje się już nie tylko ogólnego rozwoju, lecz także przejawiania postaw 

związanych z „patriotyzmem”, a mianowicie z „wartościami narodowo-kulturowymi”. Jak 

czytamy w programie, od dziecka oczekuje się: „wiedzy o sobie, własnej przynależności i 

przynależności innych osób do określonej płci; o składzie rodziny, relacjach pokrewieństwa i 

wzajemnych powiązaniach, tradycjach rodzinnych; o społeczeństwie, jego wartościach 

narodowo-kulturowych; o państwie i przynależności do niego186. 

Opisywane wymagania wskazują na wczesne włączanie dziecka w projekt 

tożsamościowy państwa, w którym podstawę orientacji społecznej stanowi lojalność wobec 

ojczyzny oraz przyswojenie „duchowo-moralnych wartości”. Edukacja przedszkolna przestaje 

być w tym ujęciu przestrzenią wyłącznie rozwoju indywidualnego, a staje się narzędziem 

reprodukcji określonego modelu obywatelskości. 

 
179 Tamże.  
180 Zob. Указ Президента РФ от 09.11.2022 nr 809 „Об утверждении основ государственной политики по 

сохранению и укреплению традиционных российских духовно-нравственных ценностей” (2022, nr 809). 

https://www.consultant.ru/document/cons_doc_LAW_430906/ [dostęp: 15.12.2022]. 
181 Zob. M. Składanowski, Russian Criticism of Western Liberal Democracy: a Security Perspective, „Studia 

Rossica Gedanensia” 2024, nr 11, s. 275-285.  
182 Федеральная образовательная программа дошкольного образования… [dostęp: 01.03.2022]. 
183 Tamże. 
184 Tamże. 
185 Tamże. 
186 Tamże. 



70 

 

W tym kontekście warto zwrócić uwagę na zalecenia dotyczące organizacji 

wydarzeń187, ponieważ właśnie ta forma aktywności stanowi jedną z podstawowych w pracy 

przedszkoli. Podczas wydarzeń tworzy się przestrzeń sprzyjająca aktywności dzieci, która w 

pewnym sensie staje się główną formą ich ekspresji i poznawania otaczającego świata. Z tego 

względu zalecenia w tym obszarze mają szczególne znaczenie. Program obejmuje stosunkowo 

obszerny katalog wydarzeń, z których znaczna część ukierunkowana jest na kształtowanie 

„postaw patriotycznych” — nierzadko nacechowanych symboliką wojskową — oraz na 

budowanie tożsamości obywatelskiej. Można je podzielić na następujące kategorie: 

Po pierwsze, są to wydarzenia o charakterze patriotycznym, ukierunkowane na 

kształtowanie tożsamości obywatelskiej poprzez odniesienie do państwa i jego symboli. 

Zazwyczaj mają one neutralny, oficjalny charakter i odwołują się do retoryki państwowej. 

Przykładami takich wydarzeń są: Dzień Rosji (ros. День России), Dzień Państwowej Flagi 

Federacji Rosyjskiej (ros. День Государственного флага Российской Федерации), Dzień 

Państwowego Herbu Federacji Rosyjskiej (ros. День Государственного герба Российской 

Федерации.) oraz Dzień Konstytucji Federacji Rosyjskiej (ros. День Конституции 

Российской Федерации)188.  

Do kategorii świąt o neutralnym, lecz patriotycznie nacechowanym charakterze 

zaliczyć można również obchody takie jak Światowy Dzień Lotnictwa i Kosmonautyki (ros. 

Всемирный день авиации и космонавтики) czy Międzynarodowy Dzień Języka Ojczystego 

(ros. Международный день Родного языка)189. Mają one przede wszystkim wymiar ogólny i 

popularyzatorski, a ich przekaz opiera się na uniwersalnych wartościach związanych z 

rozwojem nauki, techniki oraz kultury językowej. 

Po drugie, szczególne miejsce zajmuje jednak święto nacechowane retoryką 

ideologiczną — tzw. Dzień Jedności Narodowej (ros. День народного единства)190. 

Wprowadzenie tego święta wywołało szeroką debatę społeczną. Jego geneza wiąże się z 

wydarzeniami historycznymi, a mianowicie, jak zaznacza Aleksandra Kuczyńska, z 

„oswobodzeniem Moskwy z rąk Polaków przez oddziały Kuźmy Minina i księcia Dymitra 

Pożarskiego”191. Samo święto, jak zauważa badaczka, jest wyrazem „niewątpliwie o chęci 

pozostawienia przez prawodawcę istniejących w pamięci społeczeństwa świąt (a nie próbą 

 
187 Tamże.  
188 Tamże.  
189 Tamże.  
190 Tamże.  
191 A. Kuczyńska, Rosja pisze własną historię. O bohaterach i wydarzeniach utrwalonych w aktach prawnych 

Federacji Rosyjskiej, „Doctrina. Studia Społeczno-Polityczne” 2011, nr 8, s. 118.  



71 

 

odejścia od tradycji sowieckiej, jak chcą inni badacze), a także wprowadzenia dodatkowego 

święta, którego intencją było zbudowanie w świadomości społecznej zwycięskiego charakteru 

państwa rosyjskiego”192. Akcentowanie kategorii „zwycięstwa” wydaje się nie tyle elementem 

spójnej polityki historycznej, ile próbą konstruowania obrazu świata w kategoriach 

antagonizmu — potencjalnie o charakterze prowokacyjnym. 

Po trzecie — i jest to kwestia kluczowa — elementy retoryki wojennej ujawniają się 

przede wszystkim w cyklu wydarzeń poświęconych Wielkiej Wojnie Ojczyźnianej193, która 

staje się swoistym motywem przewodnim. Oprócz Dnia Zwycięstwa (ros. День Победы) 

obejmuje on również takie uroczystości jak Dzień Całkowitego Wyzwolenia Leningradu (ros. 

День снятия блокады Ленинграда) czy Dzień Wyzwolenia największego obozu zagłady 

Auschwitz-Birkenau przez Armię Czerwoną (ros. День освобождения Красной армией 

крупнейшего „лагеря смерти” Аушвиц-Биркенау (Освенцима)194. 

Ważnym elementem programu jest także włączanie dzieci w obchody rocznic 

związanych z ich „małą ojczyzną” – takich jak Dzień Założenia Miasta (ros. День рождения 

города), upamiętnianie lokalnych postaci historycznych czy świętowanie zwycięstw 

wojennych195. Szczególny nacisk kładzie się na budowanie „dumy narodowej”, rozwijanie 

zainteresowania wydarzeniami polityczno-wojskowymi oraz kształtowanie postaw szacunku 

wobec obrońców ojczyzny i pamięci o poległych żołnierzach. Wśród zalecanych wydarzeń 

znajduje się również tzw. Dzień Zjednoczenia Krymu z Rosją (ros. День воссоединения Крыма 

с Россией), przy czym podkreśla się, że jego obchody powinny być uwzględniane regionalnie 

lub sytuacyjnie196. W zestawie uroczystości pojawiają się także mniej typowe święta, takie jak 

Dzień Pamięci Funkcjonariuszy Organów Wewnętrznych Rosji Poległych na Służbie (ros. День 

памяти погибших при исполнении служебных обязанностей сотрудников органов 

внутренних дел России). 

W zalecanym rocznym planie wydarzeń dominują uroczystości o tematyce wojennej, 

co dodatkowo wzmacnia militarny charakter przekazu. Tego rodzaju narracja sprzyja 

kształtowaniu dychotomicznego obrazu świata oraz utrwalaniu opozycyjnych schematów 

myślenia. Selektywny dobór świąt i wydarzeń do upamiętnienia sprawia, że program wpisuje 

się w szerszą politykę państwową, w której kształtowanie tożsamości narodowej opiera się 

 
192 Tamże, s. 119. 
193 W rosyjskim dyskursie dominuje narracja konstruowana wokół pojęcia Wielkiej Wojny Ojczyźnianej, a nie II 

wojny światowej. 
194 Федеральная образовательная программа дошкольного образования… [dostęp: 01.03.2022]. 
195 Tamże.  
196 Tamże. 



72 

 

przede wszystkim na narracjach historyczno-wojskowych. 

W kontekście edukacji przedszkolnej warto odnotować, że od 2024 roku w rosyjskich 

placówkach rozpoczęto prowadzenie tzw. „Rozmów o ważnych rzeczach”, wzorowanych na 

szkolnym przedmiocie o charakterze ideologicznym. Tendencja ta zyskała na znaczeniu po 

wystąpieniu Putina, w którym podkreślił on rolę wczesnej edukacji w kształtowaniu postaw 

patriotycznych:  

Rozmowy o ważnym to poważny początek wielkiej pracy. […] Podstawowe rzeczy trzeba, 

oczywiście, przekazywać najmłodszym dzieciom w sposób ostrożny i dostosowany do ich 

wieku, łącząc je […] z pojęciem Ojczyzny, kraju — wraz z mamą, tatą, babcią, dziadkiem, 

bratem czy siostrą. Trzeba robić to bardzo ostrożnie. Ale, oczywiście, jest to właściwa i bardzo 

potrzebna praca197.  

W efekcie przedszkola zaczęły organizować tego rodzaju wydarzenia. Warto przy tym zwrócić 

uwagę również na samodzielne inicjatywy regionalne, ukierunkowane na wzmocnienie 

dyskursu wojennego w przedszkolach198. 

Wszystkie te działania wskazują na systematyczną ideologizację przestrzeni edukacji 

przedszkolnej, realizowaną zarówno w sposób odgórny, jak i — w niektórych przypadkach — 

prezentowaną jako inicjatywa oddolna. Mówiąc o retoryce obecnej w przedszkolach, należy 

podkreślić, że jej filarem pozostaje pojęcie „ojczyzny”. Dostrzec można również elementy 

retoryki wojennej — narracja o wojnie wykracza bowiem poza ramy czysto historycznego 

dyskursu, obejmując także współczesne doświadczenia konfliktu. W przedszkolach nie 

obserwuje się silnego akcentu religijnego; dominuje natomiast narracja tzw. „patriotyzmu 

państwowego”.  

2.2.2. Edukacja szkolna  

W rosyjskich szkołach199 proces ideologizacji nabiera coraz większego tempa i 

przebiega równolegle na kilku płaszczyznach. Po pierwsze, obejmuje on wprowadzanie 

nowych podręczników podporządkowanych aktualnej polityce historycznej oraz przedmiotów, 

 
197 Встреча В. Путина с лауреатами всероссийских конкурсов в сфере образования, Президент России 

03.10.2024 http://kremlin.ru/events/president/news/75259 [dostęp: 01.03.2025]. 
198 Zob. np. Юнармейцы с детского сада, „Когалымский вестник” 07.04.2023, nr 27 (1426). 

https://kogvesti.ru/desyatiletie-detstva/media/2023/4/7/yunarmejtsyi-s-detskogo-sada/ [dostęp: 30.08.2025]; 

Преемственность Юнармии и детского сада как форма сетевого взаимодействия, Краснодарский 

научно-методический центр. https://knmc.centerstart.ru/news/preemstvennost-yunarmii-i-detskogo-sada-kak-

forma-setevogo-vzaimodeystviya [dostęp: 30.08.2025]; В детском саду Удмуртии показали спектакль 

„Колобок идет в армию”, Большой город 07.02.2025. https://bg.ru/bg/children/kids-news/25338-colobok-v-

armii [dostęp: 30.08.2025]. 
199 W systemie rosyjskim „szkoła” jest instytucją obejmującą wszystkie etapy edukacji ogólnej (klasy 1–11), a 

więc zakres odpowiadający w Polsce zarówno szkole podstawowej, jak i szkołom ponadpodstawowym. 



73 

 

których zadaniem jest kształtowanie określonych postaw ideowych. Po drugie, przejawia się w 

postępującej centralizacji organizacji i ruchów uczniowskich. Po trzecie, istotną rolę odgrywa 

organizacja forów, konkursów i wydarzeń edukacyjnych, ukierunkowanych na utrwalanie 

lojalności wobec dominującej narracji państwowej. Wszystkie te działania prowadzą łącznie 

nie tylko do tworzenia symbolicznej przestrzeni ideologicznej, lecz także do ustanawiania 

hegemonii znaczeń, czyli narzucania określonych ram interpretacyjnych rzeczywistości 

społeczno-politycznej, co bezpośrednio wpływa na kształtowanie światopoglądu młodego 

pokolenia. Celem niniejszej części jest określenie głównych filarów dyskursu ideologicznego 

obecnego w szkole — zarówno na poziomie treści nauczania, jak i działalności organizacyjnej 

oraz inicjatyw społeczno-edukacyjnych. 

A. Nauczanie historii 

Jak już zostało wskazane powyżej, w procesie ideologizacji edukacji historia staje się 

głównym polem walki o kształtowanie świadomości społecznej. Będąc nie tylko dyscypliną 

akademicką, lecz także środkiem konstruowania tożsamości narodowej, wiedza historyczna 

podlega interpretacjom w zależności od koniunktury politycznej. We współczesnej Rosji 

rewizja podręczników, akcent na gloryfikację dziejów państwa oraz eliminowanie 

konkurencyjnych narracji świadczą o dążeniu do ustanowienia historii jako centralnego 

narzędzia ideologizacji edukacji. Jak zauważają Joseph Zajda i Ken Smith: 

Upolitycznienie rosyjskich podręczników do historii oraz imperatywy rosyjskich standardów 

edukacyjnych dotyczących historii, mające na celu promowanie patriotyzmu i odrzucenie 

zachodnich modeli nauczania historii, sygnalizują nową ideologiczną transformację edukacji 

historycznej w Federacji Rosyjskiej200. 

Aktywny nadzór nad historycznym przekazem w Rosji rozpoczął się po 2012 roku. W tym 

samym roku powstało Rosyjskie Towarzystwo Historyczne (ros. Российское историческое 

общество) pod przewodnictwem Siergieja Naryszkina. Organizacja ta odegrała kluczową rolę 

najpierw w opracowaniu Jednolitego Standardu Historyczno-Kulturalnego (ros. Единый 

историко-культурный стандарт), a następnie w przygotowaniu koncepcji podręcznika, 

którego celem było ujednolicenie spojrzenia na przeszłość historyczną Rosji.  

Inicjatorem opracowania jednolitego podręcznika był Putin, który w 2013 roku zlecił to 

zadanie, mające na celu wyeliminowanie rozbieżności interpretacyjnych oraz ochronę tzw. 

 
200 J. Zajda, K. Smith, History School Textbooks and Key Events: A Survey of Russian Teachers, „Educational 

Practice and Theory” 2015, nr 37 (2). https://eric.ed.gov/?id=EJ1177489 [dostęp: 12.12.2024]. 



74 

 

„wspólnej przestrzeni humanistycznej wielonarodowego narodu” 201. W kolejnym roku polecił 

uzupełnienie podręcznika o dodatkowe treści dotyczące „roli Krymu, w tym miasta 

Sewastopola, w dziejach Imperium Rosyjskiego, ZSRR oraz współczesnej Rosji” 202. Sam fakt 

ingerencji w narrację dotyczącą wydarzeń najnowszych stanowi przykład instrumentalizacji 

historii, podporządkowanej realizacji celów politycznych i geopolitycznych państwa. 

W rezultacie w 2015 roku Ministerstwo Edukacji i Nauki Federacji Rosyjskiej 

wyeliminowało z listy dopuszczonych 37 dotychczas wykorzystywanych podręczników, 

zastępując je trzema seriami wydawniczymi rekomendowanymi do użytku szkolnego203. 

Innymi słowy, opracowano ujednolicony standard, zgodnie z którym jedynie trzy wydawnictwa 

otrzymały prawo do publikacji podręczników. Zmiany objęły szereg zagadnień dotyczących 

zarówno historii średniowiecza, jak i dziejów XX wieku. W kontekście charakteru tej koncepcji 

Komosa zauważa: 

Autorzy Koncepcji wychodzą z założenia, że dzieje Rosji to historia wszystkich terytoriów, 

krajów i narodów, które w poszczególnych epokach wchodziły w skład wielonarodowego 

państwa rosyjskiego. To właśnie wieloetniczny, wielokulturowy oraz wielokonfesyjny 

charakter Rosji jest bardzo silnie akcentowany. Koncepcja miała zostać wykorzystana przy 

opracowywaniu treści nowych podręczników szkolnych, dlatego została wyposażona w 

praktyczne wskazówki i zalecenia204. 

Z kolei można to interpretować jako przejaw myślenia imperialnego. Warto zwrócić uwagę na 

kilka tendencji.  

Po pierwsze, dzieje narodów, które niegdyś wchodziły w skład Imperium Rosyjskiego 

bądź Związku Radzieckiego, omawiane są w ramach Historii Rosji. W ten sposób przestrzeń 

byłego ZSRR konsekwentnie postrzegana jest jako obszar własnej dominacji historycznej i 

kulturowej. Dzieje się tak mimo faktu, że system edukacyjny formalnie zakłada istnienie dwóch 

odrębnych przedmiotów — Historii Rosji oraz Historii powszechnej. 

Szczególnie wyraźnie tendencja ta przejawia się w narracji dotyczącej Ukrainy. Warto 

w tym kontekście zwrócić uwagę na sposób prezentowania jej dziejów w rosyjskich materiałach 

edukacyjnych. Jak zauważa Komosa, widoczna jest w nich silna skłonność do mitologizacji 

przeszłości, polegająca na utrwalaniu narracji o „bratnich narodach”, propagowaniu mitu ugody 

 
201 Высказывания о концепции нового учебника истории, ТАСС 31.10.2013. https://tass.ru/info/754201 

[dostęp: 12.12.2024]. 
202 Перечень поручений по итогам встречи с представителями Общероссийского фронта, Президент 

России 26.05.2014. http://www.kremlin.ru/acts/assignments/orders/45813 [dostęp: 12.12.2024]. 
203 W. Siegień, Naprzód ku przeszłości! Nauczanie historii a zmiany ideologii państwowej w Rosji na początku 

XXI wieku, „Forum Oświatowe” 2016, nr 28 (2), s. 195. 
204J. Komosa, Historia a polityka. Ukraina w rosyjskiej podręcznikowej narracji historycznej: ewolucja idei, 

celów, instrumentów, Warszawa 2023 [Rozprawa doktorska, Instytut Historii Nauki PAN], s. 310.  



75 

 

perejasławskiej oraz „koncepcji Małorosji jako integralnej części historycznej Rosji”205. 

Zauważalna jest także istotna zmiana terminologiczna w podręczniku z 2015 roku — pojęcie 

Ruś Kijowska zostało zastąpione terminem Państwo Staroruskie. Igor Puszkariow podkreśla: 

Jeszcze jedna istotna kwestia, rzucająca się w oczy tym, […] to staranna próba unikania 

powszechnie przyjętego terminu „Ruś Kijowska”. Wczesne państwo plemion 

wschodniosłowiańskich konsekwentnie określane jest obecnie mianem „Państwa 

Staroruskiego”. Wspomina się, że Waregowie Kij, Szczek i Choryw byli „pierwszymi 

książętami” na „ziemi Polan” i że to właśnie oni — „według podania” — założyli nad 

Dnieprem Kijów. Tylko jeden raz pojawia się skromne, jednoliniowe wyjaśnienie, dlaczego 

Państwo Staroruskie ma inne, znacznie bardziej rozpowszechnione określenie: „Ponieważ 

stolicą państwa został Kijów, niekiedy to ugrupowanie nazywa się Rusią Kijowską”206. 

Samo określenie Ruś zostało w rosyjskiej historiografii w dużej mierze zawłaszczone — 

przypisuje się je niemal wyłącznie Rosji, która przedstawiana jest jako jedyna prawowita 

spadkobierczyni tego dziedzictwa. Komosa podkreśla: „Z całą pewnością idea Rusi jest wciąż 

żywa we współczesnej rosyjskiej historiografii oraz mentalności. Mit państwa staroruskiego 

pełni swoistą rolę mapy drogowej oraz szablonu dla rozwoju historycznej mitologii”207. W 

efekcie, w rosyjskich podręcznikach systematycznie pomija się istnienie odrębnej tożsamości 

ukraińskiej, a historia Ukrainy przedstawiana jest w sposób podporządkowany rosyjskiej wizji 

wspólnego dziedzictwa. 

Po drugie, zrezygnowano z przedstawiania zróżnicowanych ocen dotyczących przyjęcia 

chrześcijaństwa na Rusi oraz roli prawosławia. W tym kontekście szczególne znaczenie 

przypisuje się samemu wydarzeniu chrztu Rusi, które interpretowane jest jako jedna z 

najważniejszych decyzji w historii. Jednocześnie, w porównaniu z podręcznikami z 

wcześniejszych lat, nie proponuje się pogłębionej analizy tego faktu — dominuje jednoznaczna 

ocena, według której „przyjęcie chrześcijaństwa traktowane jest jako jedno z najważniejszych 

rozstrzygnięć, jakie kiedykolwiek podejmowali władcy staroruscy”208. 

Po trzecie, widoczne są istotne zmiany w sposobie przedstawiania historii Związku 

Radzieckiego. Okres rządów Józefa Stalina został znacząco zredukowany objętościowo — o 

ile we wcześniejszych podręcznikach stanowił przedmiot szerszej analizy, to w podręczniku z 

2015 roku poświęcono mu zaledwie dwie strony. Jak zauważa Puszkariow: „Dla porównania, 

 
205 Tamże.  
206 И. Пушкарев, Школьникам расскажут про „уплывший Крым” и „антироссийский фронт”. Чем новые 

учебники истории отличаются от старых. По пунктам, Znak 25.08.2016,  

https://web.archive.org/web/20220130105556/https:/www.znak.com/2016-08-

25/chem_novye_uchebniki_istorii_otlichayutsya_ot_staryh_po_punktam [dostęp: 31.08.2022]. 
207 J. Komosa, dz. cyt., s. 327.  
208 И. Пушкарев, dz. cyt. 



76 

 

w podręczniku z 2006 roku dla klasy 10 […], rozdział poświęcony kultowi jednostki Stalina 

oraz represjom liczył 12 stron. Natomiast w podręczniku wydanym w tym roku […] tym samym 

zagadnieniom poświęcono zaledwie dwie strony tekstu”209. Tematyka represji również została 

wyraźnie ograniczona — nie podano liczby ofiar represji stalinowskich, a sam problem 

przedstawiono w sposób łagodzący, pomijający rzeczywistą skalę zjawiska oraz jego 

konsekwencje. Centralnym elementem narracji historycznej dotyczącej Związku Radzieckiego 

pozostaje II wojna światowa, wokół której konstruowana jest oficjalna pamięć zbiorowa. 

Po czwarte, znaczną uwagę poświęca się okresowi rządów Putina, z naciskiem na 

narrację o trudnym dziedzictwie, które przypadło mu w momencie objęcia władzy, co sprzyja 

kształtowaniu wizerunku silnego przywódcy. Polityka zagraniczna przedstawiana jest w sposób 

oceniający, a nie krytyczno-analityczny.  

Podsumowując, warto podkreślić, że szczegółowa analiza treści podręczników 

pozostaje przede wszystkim domeną badań historycznych, jednak już na poziomie wstępnej 

analizy możliwe jest wyodrębnienie kluczowych tendencji narracyjnych. Podręcznik z 2015 

roku ma w dużej mierze charakter oceniający, a w znacznym stopniu usunięto z niego elementy 

przedstawiające różnorodne interpretacje, które mogłyby sprzyjać rozwijaniu myślenia 

krytycznego. Dominująca narracja przyjmuje perspektywę państwową i lojalną wobec władzy, 

a — poza nielicznymi wyjątkami — pozbawiona jest krytycznego dystansu. W 2015 roku 

nastąpił zatem istotny zwrot w procesie ideologizacji edukacji. 

Jednak kulminacyjnym momentem procesu ideologizacji treści edukacyjnych było 

wprowadzenie w 2022 roku nowych podręczników historii powszechnej oraz historii Rosji dla 

uczniów klas 10–11, autorstwa Władimira Miedinskiego210 i Anatolija Torkunowa. Pojawienie 

się nowego podręcznika wywołało silną reakcję zarówno w dyskursie medialnym, jak i w 

środowiskach eksperckich. Zwracano uwagę na jego wyraźnie propagandowy i agitacyjny 

charakter211.  

 
209 Tamże. 
210 Warto podkreślić, że wobec Miedinskiego przez dłuższy czas prowadzono postępowanie dotyczące możliwego 

plagiatu w jego dysertacji doktorskiej. Ekspercki Komitet Rady Najwyższej Atestacji (WAK) ds. historii 

zarekomendował odebranie Miedinskiemu stopnia doktora nauk historycznych, jednak Prezydium WAK 

ostatecznie pozostawiło mu ten tytuł. 
211 Zob m.in. Что думают учителя и эксперты о новом учебнике истории, восхваляющем „героев СВО”, 

The Moscow Times. Русская служба 08.08.2023. https://www.moscowtimes.ru/2023/08/08/chto-dumayut-

uchitelya-i-eksperti-o-novom-uchebnike-istorii-voshvalyayuschem-geroev-svo-a51388 [dostęp: 10.11.2023]; М. 

Константинова, Учебник Мединского: история или взволнованная агитка?, DW 09.08.2023. 

https://www.dw.com/ru/ucebnik-medinskogo-istoria-ili-vzvolnovannaa-agitka/a-66481442 [dostęp: 10.11.2023];  

Н. Зотова, Новый учебник истории для старшеклассников. Что в нем переписали и как это повлияет на 

образование в России, BBC News. Русская служба 08.08.2023. 

https://www.bbc.com/russian/articles/cmlxgvm7rejo [dostęp: 10.11.2023]. 



77 

 

W środowisku akademickim nie przeprowadzono jeszcze pełnej analizy nowego 

podręcznika. Warto jednak zwrócić uwagę na artykuł Aleksandra Wawrzyńczaka, zawierający 

wstępną analizę podręcznika, koncentrującą się m.in. na sposobie ukazania tematyki II wojny 

światowej212. Formułując ogólną ocenę podręcznika, Wawrzyńczak podkreśla: „Ich zawartość 

merytoryczna dla uczciwych badaczy jest nawet nie kontrowersyjna, lecz wręcz 

skandaliczna”213. W artykule Antoniego Dieriabina podręcznik został przedstawiony jako 

przykład narracyjnego mechanizmu wspierającego kształtowanie kultu Stalina w ramach 

rosyjskiej pamięci kulturowej214. W tej części pracy zostaną przedstawione wybrane tendencje 

obecne w podręczniku, które są ze sobą powiązane i pozwalają zilustrować ideologiczny 

charakter przekazu. Szczególna uwaga zostanie poświęcona podręcznikowi historii Rosji dla 

klasy 11., ponieważ obejmuje on historię najnowszą i w szczególny sposób odzwierciedla 

współczesne podejście do przeszłości215.  

Po pierwsze, w podręczniku widoczne są tendencje do kształtowania kultu jednostki 

wokół postaci Putina. Już na samym początku podręcznika zamieszczono jego cytat: „Przede 

wszystkim należy uznać, że rozpad Związku Radzieckiego był największą katastrofą 

geopolityczną stulecia. Dla narodu rosyjskiego stał się on prawdziwą tragedią. Dziesiątki 

milionów naszych obywateli i rodaków znalazło się poza granicami terytorium Rosji”216. 

Epigraf ten, będący cytatem z orędzia do Zgromadzenia Federalnego z 2005 roku217, wyznacza 

kierunek narracji podręcznika, podkreślając zarówno wzmacnianie radziecko-imperialnych 

ambicji, jak i ścisłe powiązanie dyskursu historycznego z bieżącą polityką. Sam fakt jego 

umieszczenia świadczy o intencji nadania słowom Putina rangi niekwestionowanego 

autorytetu. Co więcej, w podręczniku widoczna jest wyraźna tendencja do utrwalania 

„putinowskiej” wizji historii — potwierdzają to m.in. zadania zamieszczone na końcu 

rozdziałów, które wymagają analizy i refleksji nad jego cytatami218. Sam okres rządów Putina 

 
212 A. Wawrzyńczak, Wielka Wojna Ojczyźniana w rosyjskim podręczniku historii a „Przeklęci i zabici” Wiktora 

Astafiewa, „Przegląd Rusycystyczny” 2024, nr 2 (186), s. 47.  
213 Tamże.  
214 A. Dieriabin, Wybrane aspekty współczesnej rosyjskiej pamięci kulturowej, „SenSuS Historiae” 2023, vol. LI, 

nr 2, s. 87. 
215 Zob. История России. 1945-начало XXI века. 11 класс. Базовый уровень. Учебник, red. В.Р. Мединский, 

А.В. Торкунов, Москва: Просвещение 2023.  

Warto odnotować, że naukowym recenzentem podręcznika jest S. P. Karpow – akademik RAN, profesor, doktor 

nauk historycznych, dziekan Wydziału Historycznego Uniwersytetu im. M. W. Łomonosowa w Moskwie. 

Jednocześnie należy podkreślić, że zakres jego zainteresowań badawczych obejmuje przede wszystkim historię 

Bizancjum oraz dzieje średniowieczne, a nie historię najnowszą. 
216 История России. 1945-начало XXI века. 11 класс. Базовый уровень. Учебник, red. В.Р. Мединский, А.В. 

Торкунов, Москва: Просвещение 2023, s. 5. 
217 Zob. Послание Федеральному Собранию Российской Федерации. Президент России 25.04.2005. 

http://kremlin.ru/events/president/transcripts/22931 [dostęp: 22.03.2022]. 
218 История России. 1945-начало XXI века… s. 183, 266, 333, 381.  



78 

 

stanowi osobny, obszerny rozdział w podręczniku, co dodatkowo podkreśla jego centralne 

miejsce w konstruowanej narracji historycznej. W podręczniku, obejmującym okres od 1945 

roku do początku XXI wieku, około 25% treści poświęcono Rosji epoki Putina. Jego rządy 

zostały przedstawione bez jakichkolwiek uwag krytycznych, a współczesna Rosja ukazana 

została jako państwo odnoszące sukcesy zarówno w polityce wewnętrznej, jak i zagranicznej, 

przy całkowitym pominięciu alternatywnych punktów widzenia. 

Po drugiej, tendencje do konstruowaniu dychotomii oraz utrwalaniu wizerunku 

zachodniego wroga. Przykładowo, w podsumowaniach paragrafu poświęconego polityce 

zagranicznej wskazano: 

W polityce zagranicznej Rosji na początku XXI wieku zaszły wyraźne zmiany. Z kraju, który 

po rozpadzie ZSRR znajdował się w nurcie polityki Zachodu, Rosja powróciła do grona 

kluczowych graczy światowych, których działania na arenie międzynarodowej są 

podyktowane interesem narodowym. Dążenie Rosji do prowadzenia suwerennej i niezależnej 

polityki zagranicznej wywołało wrogą reakcję ze strony państw zachodnich, przede wszystkim 

Stanów Zjednoczonych219. 

Krytyka Zachodu jest szeroko obecna przede wszystkim w paragrafach poświęconych polityce 

zagranicznej. W podręczniku poruszany jest problem wpływu Zachodu na Rosję w latach 90. 

Ukazany jest nie tyle poprzez konstruowanie antagonistycznego obrazu, ile poprzez jego 

demonizację — przedstawianie Zachodu jako źródła zagrożeń dla rosyjskich wartości, 

tożsamości i stabilności społecznej. W podręczniku podkreślono:  

W latach 90. pod wpływem zachodniej propagandy, zamiast tradycyjnych dla naszej kultury 

wartości — dobra, sprawiedliwości, kolektywizmu, miłosierdzia i ofiarności — 

społeczeństwu aktywnie narzucano postawy indywidualizmu oraz brak odpowiedzialności 

jednostki wobec wspólnoty. Utrwalano przekonanie, że głównym celem człowieka jest 

osobisty sukces, osiągnięcie dobrobytu materialnego i dostatku, przy lekceważeniu wartości 

zbiorowych oraz cierpienia innych. Zniesienie ograniczeń w życiu religijnym sprzyjało 

przenikaniu z zagranicy różnych sekt i pseudoreligijnych nurtów. Sekty te określano mianem 

totalitarnych ze względu na stosowanie technik psychologicznych, mających na celu całkowite 

podporządkowanie wyznawców swoim „guru” i „przywódcom”, a także wymuszanie na nich 

rezygnacji z własnego majątku i oszczędności. Psychika wielu ludzi ulegała wyniszczeniu. 

Wiele osób wymagało poważnego leczenia220. 

Takie ujęcie wzmacnia narrację o Rosji jako ofierze destrukcyjnego oddziaływania 

zewnętrznego, co z kolei sprzyja legitymizacji polityki władz oraz konsolidacji społeczeństwa 

poprzez wzmocnienie wizerunku wroga. 

Warto odnotować, że w słowniczku do podręcznika znalazło się także pojęcie 

 
219 Tamże, s. 379. 
220 Tamże, s. 365-366.  



79 

 

„rusofobia”: „Rusofobia — uprzedzony i wrogi stosunek do Rosji, narodu rosyjskiego, języka 

rosyjskiego i kultury rosyjskiej, który w ostatnich latach w Stanach Zjednoczonych, Kanadzie 

oraz w szeregu krajów europejskich przybrał charakter ideologicznej postawy”221. Definicja 

pojęcia nadaje „rusofobii” charakter zjawiska o wymiarze ideologicznym. W ten sposób staje 

się ono narzędziem budowania obrazu wroga zewnętrznego oraz wpisuje się w szerszą logikę 

antagonizmu Rosja–Zachód. Umieszczenie tego terminu w słowniku podręcznika wzmacnia 

przekaz, według którego zagrożenie ze strony Zachodu ma charakter systemowy i trwały. 

Po trzecie, i prawdopodobnie właśnie ten temat stanowił jeden z głównych powodów 

opracowania podręcznika, znaczący blok paragrafów i zagadnień poświęcono Ukrainie. W tym 

kontekście warto zwrócić uwagę na kilka charakterystycznych cech: 

1. Budowanie narracji o Ukrainie jako „ultranacjonalistycznym państwie”222. Narracja 

ta ukorzeniona jest w antyzachodniej retoryce. Ukraina jest tu przedstawiana jako pole 

rywalizacji między Zachodem a Rosją, co wpisuje się w retorykę sugerującą, że dla Zachodu 

„celem nigdy nie była silna Ukraina, lecz osłabienie Rosji”223. Tego rodzaju ujęcie ma charakter 

silnie wartościujący i wpisuje się w logikę dyskursu antagonistycznego, w którym Ukraina traci 

status podmiotu politycznego, a główną osią interpretacyjną staje się dychotomia „Rosja–

Zachód”. 

2. Główna oś krytyki Zachodu koncentruje się wokół kwestii sankcji i ich konsekwencji, 

które przedstawiane są w kategoriach grabieży: „Wydarzyło się coś bezprecedensowego i 

ponownie niewyobrażalnego. Zachód zagrabił wszystkie aktywa rosyjskiego państwa”224. W 

tym kontekście także szczególnie istotne jest emocjonalne nacechowanie wypowiedzi, czego 

przykładem jest użycie silnie wartościującego określenia — „bezprecedensowe i 

niewyobrażalne” — mającego na celu wywołanie u odbiorcy poczucia krzywdy i moralnego 

oburzenia. Takie ujęcie wpisuje się w strategię retoryczną przedstawiania relacji z Zachodem 

w kategoriach niesprawiedliwości i naruszenia suwerenności. 

3. Heroizacja tzw. „specjalnej operacji wojskowej” przejawia się w umieszczonych w 

podręczniku biografiach jej uczestników (w podręczniku — „bohaterów”), opisach ich czynów 

oraz interpretacjach wydarzeń225. Elementy te mają na celu kształtowanie pozytywnego obrazu 

rosyjskich działań wojskowych oraz legitymizację i usprawiedliwienie wojny w świadomości 

młodzieży. Tego typu zabiegi narracyjne służą emocjonalnej normalizacji tych działań oraz 

 
221 Tamże, s. 435.  
222 Tamże, s. 406. 
223 Tamże, s. 398.  
224 Tamże, s. 403.  
225 История России. 1945-начало XXI века… s. 390-419. 



80 

 

wpisują się w szerszą strategię państwowej polityki pamięci. 

4. Umieszczanie w podręczniku wytycznych dotyczących korzystania z informacji w 

Internecie oraz kształtowanie obrazu „wroga wewnętrznego” w postaci opozycji i liderów 

opinii, przedstawianych jako manipulujących społeczeństwem, co stanowi kolejny element 

analizowanej narracji. W podręczniku podkreślono:  

Zapoznając się w Internecie z jakąkolwiek informacją na temat wydarzeń na Ukrainie, 

pamiętajcie: światowy przemysł produkcji inscenizowanych nagrań, fałszywek, 

spreparowanych zdjęć i filmów działa jak nieprzerwany taśmociąg. Zachodnie media 

społecznościowe i środki masowego przekazu, dominujące w globalnej przestrzeni 

informacyjnej, z entuzjazmem powielają każdą informacyjną „kaczkę”. Dlatego bądźcie 

czujni. Zastanówcie się: dlaczego, po co i w czyim interesie „odpracowują” wiadomości różni 

„opozycjoniści”, „liderzy opinii”, „popularni blogerzy” i tym podobni. W czyim interesie? 

Myślcie. A wtedy nie staniecie się ofiarami tanich manipulacji226. 

W analizowanym fragmencie widoczna jest wyraźna tendencja do przedstawiania 

zachodniej wizji wydarzeń jako elementu propagandy, której celem, według podręcznika, ma 

być manipulowanie odbiorcami, co prowadzi do podważania wiarygodności alternatywnych 

źródeł informacji. W pewnym sensie mamy tu do czynienia z konstruowaniem logiki 

informacyjnej konfrontacji, w której Zachód ukazywany jest jako strona posługująca się 

dezinformacją i manipulacją, co wzmacnia antagonizm w relacji „Rosja–Zachód”. 

Po czwarte, istotną cechą podręcznika jest całkowite wyeliminowanie pewnych 

wydarzeń i postaci — brak w nim choćby odniesień do protestów na Placu Błotnym, do 

działalności Borysa Niemcowa i Aleksieja Nawalnego, a także do innych znaczących 

momentów i okresów opozycyjnych w najnowszej historii Rosji.  

Reasumując, podręcznik pod redakcją Miedinskiego ma wyraźnie propagandowy 

charakter. Głównymi filarami prezentowanej narracji są postać Putina i okres jego rządów, 

szczególnie w perspektywie koncepcji „wertykału władzy” oraz silnie eksponowanych wątków 

antyzachodnich. Choć pojawiają się odniesienia do tzw. „tradycyjnych wartości”, zajmują one 

pozycję peryferyjną i nie stanowią samodzielnego elementu interpretacyjnego. Konstrukcja ta 

wpisuje się w model państwowej polityki pamięci, w której system edukacyjny staje się 

narzędziem reprodukcji ideologicznych ram interpretacyjnych, realizowanych również poprzez 

przekaz o charakterze propagandowym. 

 

B. Nowe przedmioty  

W kontekście edukacji szkolnej szczególnego znaczenia nabiera analiza nowych 

 
226 Tamże, s. 409.  



81 

 

przedmiotów oraz określenie pola dyskursywnego, jakie współtworzą. W tym procesie można 

wyróżnić dwie kluczowe daty: rok 2012 — moment wprowadzenia przedmiotów utrwalających 

narracje o charakterze tradycjonalistycznym, oraz rok 2022 — czas, w którym programy 

nauczania zostały wyraźnie nasycone elementami dyskursu ideologicznego, ukierunkowanego 

na kształtowanie „pożądanych” — z perspektywy państwa — postaw obywatelskich i 

patriotycznych. Zadaniem niniejszej części pracy jest wskazanie podstawowych filarów 

retoryki kształtowanej w ramach obu tych obszarów przedmiotowych. 

 

B.1. Nowe przedmioty a elementy retoryki tradycjonalistycznej 

Pierwszym etapem omawianych procesów było wprowadzenie w 2012 roku nowej 

dziedziny przedmiotowej — Podstawy kultur religijnych i etyki świeckiej (ros. Основы 

религиозной культуры и светской этики). Jej cel został określony jako: „Kształtowanie u 

ucznia motywacji do świadomego postępowania moralnego, opartego na wiedzy i szacunku 

wobec tradycji kulturowych i religijnych wielonarodowego narodu Rosji, a także gotowości do 

dialogu z przedstawicielami innych kultur i światopoglądów”227. 

Zmiana ta została powiązana z reformą federalnych standardów edukacyjnych, które 

zakładały, że nauczanie wartości moralnych stanowi istotny element procesu kształcenia. 

Można ponadto przypuszczać, że decyzja o wprowadzeniu przedmiotowej dziedziny 

wpisywała się w szerszy tradycjonalistyczny zwrot obserwowany w przestrzeni publicznej od 

2012 roku. Przedmiot obejmował sześć modułów do wyboru: podstawy kultury prawosławnej, 

podstawy kultury muzułmańskiej, podstawy kultury buddyjskiej, podstawy kultury żydowskiej, 

podstawy kultur religijnych narodów Rosji oraz podstawy etyki świeckiej228. Dla każdego 

modułu przygotowano odrębne podręczniki, poddane następnie ocenie merytorycznej i 

dydaktycznej w ramach procedury eksperckiej. Warto podkreślić, że zarówno sama inicjatywa, 

jak i proces oceny podręczników spotkały się z szeroką reakcją społeczną, w tym z wyraźną 

krytyką części środowisk akademickich oraz obrońców świeckiego modelu edukacji. 

Po pierwsze, w założeniu kurs miał charakter kulturoznawczy, jednak przyjęte 

rozwiązanie — polegające na wyborze konkretnego modułu — według krytyków reformy 

mogło wzmacniać różnicowanie uczniów, a także prowadzić do faktycznej katechizacji w 

szkołach, mimo deklarowanego kulturowego charakteru przedmiotu. W jednej z ekspertyz 

 
227 Основы религиозных культур и светской этики. Федеральная рабочая программа начального общего 

образования, Москва: Институт стратегии развития образования 2023. https://edsoo.ru/wp-

content/uploads/2023/09/frp_orkse_4-klass.pdf [dostęp: 01.09.2024]. 
228 Tamże.  



82 

 

wskazano: „Nauczanie w świeckiej szkole podstaw jednej z czterech religii, prowadzące do 

podziału dzieci na odrębne grupy według kryteriów religijnych i wyznaniowych, nie będzie 

sprzyjać umacnianiu jedności międzyreligijnej i międzyetnicznej”229. 

Po drugie, recenzenci zwracali szczególną uwagę na „misyjny charakter” 

podręczników, a nawet na próbę „przemycenia” elementów przymusowej katechizacji do 

świeckiego systemu edukacji: 

Inicjatorzy wprowadzenia nowego przedmiotu zapewniają, że ma on charakter 

kulturologiczny. Jednak dokładna analiza czterech pierwszych podręczników pokazuje, że z 

kulturoznawstwem ma to niewiele wspólnego. Do szkół wprowadza się nie jakąś „religię jako 

element kultury”, lecz jedną z czterech konkretnych religii. Podręczniki mają wyraźnie 

misyjny charakter, czego nie chcą przyznać ich zwolennicy230. 

Po trzecie, w środowisku akademickim szczególną uwagę zwracano na niską jakość 

materiałów dydaktycznych. Można tutaj wskazać na ekspertyzę opracowaną przez Olgę 

Zubiec, która nie rekomendowała podręcznika, podkreślając: „Proponowany tekst modułu 

«Podstawy etyki świeckiej» nie może być rekomendowany jako podręcznik, a sam sposób 

określenia nazwy przedmiotu, jego miejsca w całym kursie, akcentów treściowych oraz 

organizacja pracy nad nim budzą zdziwienie i poważne zaniepokojenie o przyszłość i jakość 

rosyjskiej edukacji oraz szkoły”231. 

Po czwarte, podkreślano możliwe naruszenia Konstytucji Federacji Rosyjskiej, a także 

formułowano zastrzeżenia dotyczące ideologicznego charakteru przekazu zawartego w 

podręcznikach. Między innymi zwracał na to uwagę Andriej Smirnow: 

Podręcznik zawiera liczne oznaki rażącego naruszenia Konstytucji Federacji Rosyjskiej w 

zakresie dwóch artykułów: artykułu 14, ogłaszającego Federację Rosyjską państwem 

świeckim, oraz artykułu 13, zakazującego narzucania jakiejkolwiek ideologii. Podręcznik w 

agresywny, misyjny sposób narzuca uczniom określoną ideologię religijną, otwarcie wrogą 

wobec państwa świeckiego232. 

Należy zaznaczyć, że realizacja tej reformy zależała od poszczególnych szkół. W praktyce, 

niektórych placówkach decyzję podejmowali dyrektorzy zamiast rodziców, przymusowo 

 
229 Экспертное заключение на учебный курс „Основы религиозных культур и светской этики”, Московское 

бюро по правам человека 12.04.2010. https://www.newsru.com/religy/12Apr2010/zaklyuchenie.html [dostęp: 

12.12.2023].  
230 Tamże.  
231 О.П. Зубец, Экспертная оценка оригинала-макета учебника „Основы светской этики” 4-5 кл. 

Бондаренко Л.И., Перов В.Ю, Институт философии Российской Академии Наук. 

https://iphras.ru/page50562154.htm [dostęp: 17.12.2023]. 
232 А.В. Смирнов, Учебник нужен, но его придется переписать с нуля, Институт философии Российской 

Академии Наук. https://iphras.ru/s_0.htm [dostęp: 17.12.2023]. 



83 

 

narzucając wybór Podstaw kultury prawosławnej jako modułu domyślnego233. Dane 

statystyczne jednak wskazują, że w latach 2012–2013 rodzice częściej wybierali moduł 

Podstawy etyki świeckiej (42,7%) niż Podstawy kultury prawosławnej (31,7%)234.  

W 2023 roku moduł Podstawy kultury duchowo-moralnej (ros. Основы духовно-

нравственной культуры) został wyodrębniony jako odrębny przedmiot obowiązkowy. 

Jednolity podręcznik nie został jeszcze przygotowany; jego wprowadzenie do szkół planowane 

jest na 2026 rok. Za opracowanie podręcznika odpowiada Moskiewski Państwowy Uniwersytet 

Pedagogiczny235.  

Z jednej strony należy zwrócić uwagę na to, że władze wykazywały wyraźną intencję 

stworzenia przekazu opartego na retoryce tzw. „wartości tradycyjnych”; z drugiej jednak strony 

reforma ta nie powiodła się w 2012 roku, między innymi z powodu braku odpowiednich 

materiałów dydaktycznych (wdrażany był częściowo). Od 2022 roku problem ten powrócił na 

agendę edukacyjną. Choć na obecnym etapie programy nowych przedmiotów nie zostały 

jeszcze w pełni opracowane, warto zauważyć, że ich przewidywaną osią narracyjną mają stać 

się „wartości tradycyjne”. Obecność modułów o wyraźnie religijnym charakterze może ponadto 

świadczyć o dążeniu do ukształtowania przekazu o charakterze religijnym. Mimo że kwestia 

nauczania religii w szkołach jest przedmiotem debaty na całym świecie, a w wielu krajach 

stanowi część obowiązkowego programu edukacyjnego, w odniesieniu do współczesnej Rosji 

należy zauważyć, że edukacja religijna nie jest procesem całkowicie naturalnym. Wynika to 

między innymi z modelu państwowego ateizmu w ZSRR. W konsekwencji społeczeństwo 

rosyjskie w dużej mierze zachowuje niereligijny charakter. 

W kontekście rozwoju retoryki tradycjonalistycznej warto podkreślić intencje obecne w 

obszarze edukacji szkolnej, zmierzające do promowania kultu rodziny i „tradycyjnych wartości 

rodzinnych”. Efektem tego było wprowadzenie od 2024 roku nowego przedmiotu o charakterze 

fakultatywnym — Nauka o rodzinie (ros. Семьеведение), którego celem jest:  

Kształtowanie u młodego pokolenia przywiązania do tradycyjnych rosyjskich wartości 

duchowo-moralnych, w tym wartości silnej rodziny, wzmacniających jedność obywatelską 

społeczeństwa rosyjskiego i ukierunkowanych na rozwiązywanie problemów 

 
233 Zob. np. О. Белайчук, Что делать, если вашего ребенка принуждают изучать „основы православной 

культуры”, Научно-просветительский журнал Скепсис 2012. https://scepsis.net/library/id_3279.html [dostęp: 

02.02.2022]. 
234 Религиозные культуры распределили по школам, „Независимая газета” 29.12.2012. 

https://www.ng.ru/religion/2012-12-29/11_schools.html?utm_source=chatgpt.com [dostęp: 02.02.2022]. 
235 Единые учебники по духовно-нравственной культуре появятся с 1 сентября 2026 года, ТАСС 

11.02.2025. https://tass.ru/obschestvo/23108325 [dostęp: 15.02.2025].  

Warto odnotować, że mowa tu o całkowitym przepisaniu podręczników wszystkich „przedmiotów 

światopoglądowych”, takich jak: historia, wiedza o społeczeństwie oraz podstawy kultury duchowo-moralnej. Jak 

podkreśla S. Krawcow, „nowe podręczniki są zorientowane nie na wartości liberalne, lecz na wartości tradycyjne”. 



84 

 

demograficznych w Federacji Rosyjskiej236. 

Warto w tym miejscu zaznaczyć, że rodzina postrzegana jest przede wszystkim jako 

narzędzie służące rozwiązywaniu problemów demograficznych Rosji. W programie podkreśla 

się: „funkcja reprodukcyjna rodziny i jej znaczenie w rozwiązywaniu problemów 

demograficznych współczesnej Rosji”237. Główna funkcja rodziny przedstawiono jako 

„rodzenie i wychowywanie dzieci, przekazywanie duchowo-moralnego, społecznego i 

kulturowego doświadczenia nowemu pokoleniu”238. Wśród podstawowych wartości wymienia 

się „zawarcie małżeństwa, wielodzietność, cnotliwość”239. Tego rodzaju programy pomijają 

zagadnienia związane z edukacją seksualną, psychologią relacji międzyludzkich oraz 

równością płci, koncentrując się wyłącznie na promocji tradycyjnego modelu rodziny. Innymi 

słowy, zakładają one model rodziny wielodzietnej, silnie osadzonej w strukturze państwowej 

— zwłaszcza w obszarze polityki demograficznej oraz ideologicznej konsolidacji 

społeczeństwa.  

W dyskursie politycznym pojawiają się również skrajne propozycje, takie jak 

przywrócenie dyskotek w celu zwiększenia liczby urodzeń240 czy nawet zakaz dopuszczania 

kobiet do studiów do momentu urodzenia dziecka241. Choć tego rodzaju pomysły mają jedynie 

charakter inicjatywny i nie zostały wprowadzone do systemu prawnego, wskazują one na 

istnienie radykalnych głosów dotyczących podporządkowania funkcji reprodukcyjnej rodziny 

celom państwowym. Narracja ta jest również transmitowana w szkołach. 

 

B.2. Nowe przedmioty a dyskursy państwowe  

Równolegle z nasileniem retoryki tradycjonalistycznej w rosyjskiej szkole coraz 

wyraźniej zaznacza się obecność dyskursu państwowo-militarnego. Symbolem tego zwrotu w 

edukacji stał się wprowadzony w 2022 roku cykl zajęć realizowanych w ramach godzin 

wychowawczych pod nazwą Rozmowy o rzeczach ważnych (ros. Разговоры о важном). 

Smólczyńska-Wiechetek interpretuje ten przedmiot jako element procesu militaryzacji 

dzieciństwa w rosyjskim systemie edukacyjnym, zauważając: 

 
236 Cемьяведение. Рабочая программа курса внеурочной деятельности, Москва: Институт стратегии 

развития образования 2024, s. 3. https://edsoo.ru/wp-content/uploads/2024/08/2_5300844784137559930.pdf 

[dostęp: 18.08.2025] 
237 Tamżę, s 15. 
238 Tamże, s. 3.  
239 Tamże, s. 5.  
240 В Минпросвещения предложили вернуть школьные дискотеки, РБК 30.01.2025. 

https://www.rbc.ru/society/30/01/2025/679bd3c09a79474d5862f52e. [dostęp: 15.06.2025]. 
241 Образование и карьера мешают женщинам рожать детей? Разбираемся, что может реально помочь 

молодым матерям, Комсомольская правда 25.11.2023. https://www.kp.ru/daily/27586.5/4856579/ [dostęp: 

15.06.2025]. 



85 

 

Militaryzacja nie potrzebuje specjalnych aktów prawnych, ale jeśli stanowione prawo 

umożliwia jej intensyfikację, chętnie korzysta z oferowanych przez państwo i rządy 

możliwości. Od 2022 roku w szkołach Federacji Rosyjskiej otworzono drzwi militaryzacji 

jeszcze szerzej. Dzieci i młodzież, ale także nauczyciele, są „przekonywani” do wspierania 

militarystycznych ideałów i praktyk. Oczekuje się od nich akceptacji dla stosowania podejść 

militarnych do rozwiązywania problemów społecznych i kwestii politycznych242. 

Wprowadzenie tego kursu wywołało silną reakcję w dyskursie medialnym. Rozmowy o 

rzeczach ważnych są postrzegane jako narzędzie ideologizacji edukacji — poprzez obecność 

treści propagandowych służą kształtowaniu „pożądanych” (w rozumieniu władzy) postaw 

społeczno-politycznych wśród młodzieży. Smólczyńska-Wiechetek podkreśla także dwa 

kluczowe zadania, które władze realizują za pośrednictwem systemu szkolnego: „indoktrynację 

dzieci i młodzieży oraz przygotowanie do musztry, służby w armii, a w konsekwencji 

pozyskanie rekruta”243. W niniejszej analizie szczególna uwaga zostanie poświęcona głównym 

tendencjom obecnym w tym kursie.  

Zanim przejdziemy do analizy treści, warto zwrócić uwagę na działania o charakterze 

rytualno-symbolicznym, które pojawiły się wraz z wprowadzeniem nowego przedmiotu. 

Chodzi tu o takie praktyki, jak podnoszenie flagi państwowej oraz wspólne wykonywanie 

hymnu narodowego podczas poniedziałkowych apeli:  

Rozpoczynają się od ceremonii podniesienia flagi państwowej i wspólnego śpiewania hymnu 

Federacji Rosyjskiej. Następnie uczniowie rozchodzą się po salach w których odbywają się 

zajęcia tematyczne. Wśród poruszanych zagadnień są m.in. „przyłączenie” Krymu, wojna na 

Ukrainie (nadal oficjalnie nazywana specjalną operacją wojskową), rola Rosji w polityce 

światowej i in. Chociaż zajęcia nie wchodzą do programu nauczania obecność na nich jest 

obowiązkowa244. 

Akty o charakterze rytualnym stanowią jeden z podstawowych elementów indoktrynacji. W 

systemie szkolnym pełnią one również funkcję interpelacyjną, polegającą na wzmacnianiu 

przekonania o tożsamości powiązanej z państwem. 

W kontekście samego przedmiotu warto na wstępie zaznaczyć, że koncepcja zajęć 

została opracowana przez Instytut Badań nad Dzieciństwem, Rodziną i Wychowaniem (ros. 

Институт изучения детства, семьи и воспитания), który przygotował dedykowaną 

metodologię oraz uruchomił stronę internetową pełniącą funkcję platformy z wytycznymi dla 

 
242 A. Smólczyńska-Wiechetek, Rozmowy o rzeczach ważnych. Proces militaryzacji dzieciństwa w rosyjskim 

systemie edukacyjnym w latach 2022–2024, „SenSuS Historiae”, 2024, vol. LVI, nr 3, s. 105.  
243 Tamże, s. 118. 
244 Putin nakazał prowadzenie propagandy w przedszkolach, Moscow Times, Biuletyn informacyjny Studium 

Europy Wchodniej 05.10.2024. https://studium.uw.edu.pl/moscowtimes-ru-putin-nakazal-prowadzenie-

propagandy-w-przedszkolach/ [dostęp: 10.03.2025]. 



86 

 

nauczycieli245. Na stronie udostępniono komplet materiałów dydaktycznych, filmów 

instruktażowych, scenariuszy oraz narzędzi metodycznych, co świadczy o poważnym podejściu 

do realizacji tego przedmiotu — mimo jego formalnie fakultatywnego statusu. Zajęcia 

odbywają się w poniedziałki i trwają 30 minut. Choć tematy mają charakter rekomendacyjny, 

w praktyce są realizowane zgodnie z odgórnie ustalonymi wytycznymi. 

Celem projektu, według założeń programu, jest nie tylko „kształtowanie wartości 

duchowo-moralnych u dzieci i młodzieży”246, ale również „kształtowanie u nauczycieli 

własnej, aktywnej postawy wobec tych wartości”247. Podmiotem procesu wychowawczego 

staje się więc nie tylko uczeń, lecz także nauczyciel, od którego oczekuje się, że „stanie się 

nosicielem tradycyjnych rosyjskich wartości, uczestnicząc w kształtowaniu obywatela Rosji, 

wychowując dzieci w duchu patriotyzmu i aktywnej postawy życiowej, a także wspierając 

rozwój ich wysokich ideałów moralnych”248.  

W programie wymienione zostały główne linie orientacji aksjologiczno-

sensotwórczych jednostki, takie jak: „największą wartością są ludzie”, „szczęście to życie w 

Rosji”, „kto, jeśli nie ja”, „Rosjanie — razem stanowimy siłę”, „w słowie my — sto tysięcy 

ja”, „przyszłość to my”, „służenie zamiast konsumpcjonizmu”, „rodzina — przestrzeń miłości”, 

„szkoła wzajemnego poświęcenia”, „każdy może zostać bohaterem”249. Analiza przypisanych 

do tych haseł wyjaśnień wyraźnie pokazuje, że pojęcia ojczyzny, państwa i kraju stanowią 

centralną, osiową kategorię, wokół której organizowane są wszystkie wymienione wartości. 

W programie szczególne miejsce poświęca się dwóm tematom: wdzięczności i 

bohaterstwu. W kontekście wdzięczności akcentowany jest ścisły związek z ideą służby: 

„Ważne jest, aby u uczniów ukształtowało się przekonanie, że wdzięczność wyraża się poprzez 

działanie — w tym również poprzez służbę”250. Bohaterstwo przedstawiane jest w szerokim 

ujęciu: „To bohaterowie — rówieśnicy dzieci, tacy jak pionierzy-bohaterowie, bohaterowie 

utworu Gorące serce; bohaterowie-rodzice (pokolenie rodziców), na przykład matki-bohaterki 

czy uczestnicy specjalnej operacji wojskowej”251. W ten sposób kreowana jest określona 

hierarchia wzorców i postaw, do których młodzież powinna aspirować. 

Analizując tematykę zajęć realizowanych w latach szkolnych 2022/2023 oraz 

 
245 Zob. Разговоры о важном, Институт изучения детства, семьи и воспитания. https://xn--

80aafadvc9bifbaeqg0p.xn--p1ai/ [dostęp: 10.03.2025]. 
246 „Разговоры о важном”. Методические рекомендации, red. И.М. Елкина. Москва: ФГБНУ „Институт 

стратегии развития образования” 2023, s. 4. 
247 Tamże.  
248 Tamże.  
249 Tamże, s. 11-12.  
250 Tamże, s. 20.  
251 Tamże, s. 21.  



87 

 

2023/2024, można dojść do następujących wniosków. Pod względem kształtowanych 

dyskursów zajęcia można podzielić na kilka kategorii252: 

Po pierwsze, występuje dyskurs państwowy, skoncentrowany na kreowaniu 

pozytywnego obrazu Rosji jako „silnego, suwerennego i wyjątkowego państwa”. W jego 

ramach pojawia się szeroki zakres tematów dotyczących symboli państwowych, konstytucji, 

struktur władzy oraz współczesnych osiągnięć Federacji Rosyjskiej. Przekaz ten można 

interpretować jako ukierunkowany na wzmacnianie lojalności obywatelskiej i dumy z 

przynależności narodowej.  

Po drugie, silnie obecny jest dyskurs militarny i wojenny. Zajęcia w tym obszarze 

koncentrują się głównie na tematyce wielkiej wojny ojczyźnianej oraz współczesnej tzw. 

„specjalnej operacji wojskowej”. Dyskurs ten opiera się na narracji, w której centralne miejsce 

zajmują poświęcenie i bohaterstwo żołnierzy oraz idea ciągłości historycznej walki o 

niepodległość i bezpieczeństwo państwa. Jest on wykorzystywany do legitymizowania 

aktualnej polityki państwa oraz kształtowania postaw patriotycznych opartych na gotowości do 

poświęcenia. 

Po trzecie, wyodrębnia się dyskurs kulturowo-naukowy w patriotycznym ujęciu. W jego 

ramach omawiane są postaci wybitnych naukowców, twórców kultury, wynalazców i 

odkrywców rosyjskich, a także ważne wydarzenia z historii sztuki i literatury. Przekaz ten 

można interpretować jako mający na celu wzmacnianie poczucia „dumy narodowej” oraz 

promowanie wzorców osobowych osadzonych w dziedzictwie kulturowym. 

Po czwarte, pojawia się dyskurs społeczno-mobilizacyjny, ukierunkowany na 

kształtowanie pozytywnego stosunku do państwowego aktywizmu obywatelskiego. Uczniowie 

są zachęcani do angażowania się w działania społeczne, wolontariat, pomoc potrzebującym czy 

wspieranie inicjatyw lokalnych. Poruszane są również kwestie związane z funkcjonowaniem 

instytucji publicznych, takich jak media, czy administracja. Przekaz ten ma charakter 

normatywny i służy konstruowaniu wzorca „patriotyzmu w działaniu”, rozumianego jako 

obywatelska mobilizacja na rzecz państwa. 

Po piąte, istotną rolę odgrywa dyskurs tradycyjnych wartości. Koncentruje się on wokół 

tematyki rodziny, wychowania, relacji międzypokoleniowych, a także zachowania narodowych 

i duchowo-moralnych tradycji. W ramach tego dyskursu rodzina przedstawiana jest jako 

podstawowa komórka społeczna i przestrzeń moralnego rozwoju jednostki. 

Jeśli chodzi o rozkład tematyczny zajęć, można zauważyć, że znaczna część lekcji 

 
252 Lista tematów zajęć została zamieszczona na stronie: Zob. Разговоры о важном, Институт изучения 

детства, семьи и воспитания.https://xn--80aafadvc9bifbaeqg0p.xn--p1ai/ [dostęp: 10.03.2025]. 



88 

 

dotyczyła zagadnień związanych z funkcjonowaniem państwa i jego instytucji. Ogólnie jednak 

zajęcia można interpretować jako stosunkowo równomiernie rozłożone pomiędzy cztery 

główne bloki tematyczne: kwestie państwowo-polityczne, narracje militarno-historyczne, 

zagadnienia kulturowo-naukowe oraz aktywizm obywatelski (tzw. „patriotyzm w działaniu”) 

— każdemu z tych obszarów poświęcono około 20% wszystkich spotkań. Pozostałe 20% zajęć 

obejmowało treści związane z wartościami rodzinnymi i tradycyjnymi (ok. 15%) oraz tematykę 

związaną z życiem szkolnym i organizacją szkoły (ok. 5%). Kluczowym, osiowym pojęciem w 

analizowanym przekazie jest „ojczyzna”, ściśle utożsamiana z państwem. Dominującym 

motywem narracji jest „patriotyzm” oraz idea „służby i heroiczne poświęcenie jednostki na 

rzecz interesów państwowych”. Przekaz ten realizowany jest przede wszystkim poprzez tematy 

związane z wojnami i konfliktami zbrojnymi. 

W kontekście przedmiotów o charakterze praktycznym warto zwrócić uwagę na dwie 

kwestie. Po pierwsze, w zakresie wychowania fizycznego należy wspomnieć o zarządzeniu  

Putina z 2014 roku dotyczącym wprowadzenia Regulaminu Wszechrosyjskiego Kompleksu 

Wychowania Fizycznego i Sportowego „Gotów do pracy i obrony”253 (рос. О Всероссийском 

физкультурно-спортивном комплексе „Готов к труду и обороне” (ГТО)), który 

przewiduje przyznawanie dodatkowych punktów przy rekrutacji na studia wyższe. Inicjatywa 

ta nawiązuje do radzieckich doświadczeń, stanowiąc ich współczesną kontynuację. 

Po drugie, w nowym programie przedmiotu Podstawy bezpieczeństwa i obrony 

Ojczyzny (рос. Основы безопасности и защиты Родины, wcześniej funkcjonującego pod 

nazwą Основы безопасности жизнедеятельности254) znaczną część stanowi blok 

poświęcony przygotowaniu wojskowemu. Część praktyczna obejmuje m.in. ćwiczenia 

taktyczne i musztrę, naukę posługiwania się bronią, szkolenia oraz techniki przetrwania w 

warunkach ekstremalnych. Na uwagę zasługuje również część teoretyczna, w ramach której 

szczególny nacisk położono na historię, strukturę, funkcje i zadania Sił Zbrojnych Federacji 

Rosyjskiej. Kluczowym elementem programu jest wychowanie patriotyczne, skoncentrowane 

na kształtowaniu wiedzy o historii armii oraz budowaniu poczucia obowiązku obrony państwa 

jako nadrzędnej wartości255. W rezultacie nowy przedmiot można interpretować jako 

 
253 Указ Президента Российской Федерации от 24.03.2014 nr 172 „О Всероссийском физкультурно-

спортивном комплексе «Готов к труду и обороне» (ГТО)”. (2014, nr 172) 

http://publication.pravo.gov.ru/document/0001201403250001?index=1 [dostęp: 01.01.2023].  
254 Za analog w polskim systemie edukacji można uznać przedmiot „Edukacja dla bezpieczeństwa”. 
255 Zob. Федеральная рабочая программа по учебному предмету „Основы безопасности и защиты 

Родины” на уровне среднего общего образования. https://xn--90amtk.xn--90akw.xn--

p1ai/dokumenty/programmy-obzr/fpr-obzr-srednee-obshchee-obrazovanie/?utm_source=chatgpt.com [dostęp: 

01.01.2025]. 



89 

 

wykraczający poza dotychczasowy model edukacji dotyczącej bezpieczeństwa i ochrony życia 

oraz jako zyskujący cechy narzędzia mobilizacji ideologicznej i przygotowania młodzieży do 

potencjalnych konfliktów zbrojnych w przyszłości. 

W efekcie, w kontekście nowych przedmiotów wprowadzonych do systemu edukacji 

szkolnej, główny nacisk położony jest na rozwijanie dyskursu państwowego, nasyconego 

retoryką militarno-historyczną oraz patriotyczną. Pojęcia osiowe konstruowane są przede 

wszystkim wokół kategorii ojczyzny, rozumianej jako państwo. Wartości tradycyjne zostają 

włączone w ramy dyskursu państwowego i podporządkowane jego celom. Istotnym wymiarem 

analizowanego przekazu jest również dążenie do konstruowania atrakcyjnego i afirmacyjnego 

obrazu Rosji. W ten sposób szkolny przekaz edukacyjny staje się narzędziem reprodukcji 

określonej wizji ładu społeczno-politycznego, w której lojalność wobec państwa oraz gotowość 

do jego obrony traktowane są jako centralne elementy „pożądanego” modelu obywatelstwa.  

 

C. Organizacje szkolne  

Chociaż organizacje młodzieżowe funkcjonowały w Rosji jeszcze przed 2014 rokiem 

— jak choćby Nasi (ros. Наши) czy Młoda Gwardia (ros. Молодая гвардия), po aneksji 

Krymu nastąpiła wyraźna intensyfikacja działań zmierzających do monopolizacji przestrzeni 

wychowawczej. Od tego momentu jest widoczny dynamiczny rozwój inicjatyw 

ukierunkowanych na zakładanie i rozbudowę organizacji uczniowskich. W 2015 roku 

powołano Ogólnorosyjski ruch szkolny256 (ros. Всероссийское движение школьников), który 

w 2022 roku został włączony do Ruchu Pierwszych257 (ros. Движение первых). Rok później, 

w 2016 roku, utworzono Junarmię (ros. Юнармия) — ogólnokrajowy wojskowo-patriotyczny 

dziecięco-młodzieżowy, liczący obecnie ok. 1,85 mln uczestników258. Z kolei do Ruchu 

Pierwszych mogą należeć dzieci i młodzież w wieku od 6 do 25 lat, a liczba jej członków 

przekracza obecnie 12 milionów259. W rezultacie wyłaniają się dwa kluczowe ruchy 

odpowiadające odmiennym celom: Junarmia wzmacnia narracje o charakterze militarnym, 

natomiast Ruch Pierwszych realizuje szerokie spektrum zadań — zarówno w zakresie 

rozwijania retoryki patriotycznej, jak i budowania atrakcyjnego wizerunku Rosji w percepcji 

młodego pokolenia. Celem niniejszej części pracy jest wskazanie podstawowych cech tego 

 
256 Указ Президента Российской Федерации от 29.10.2015 nr 536 „О создании Общероссийской 

общественно-государственной детско-юношеской организации «Российское движение школьников»” 

(2015, nr 536). http://publication.pravo.gov.ru/document/view/0001201510290016 [dostęp: 01.01.2024]. 
257 О движении, Официальный сайт „Движение первых”. https://xn--90acagbhgpca7c8c7f.xn--p1ai/history-

movement/ [dostęp: 2.09.2025].  
258Движение Юнармия это, Официальный сайт „Юнармия”. https://yunarmy.ru/ [dostęp: 2.09.2025]. 
259 О движении, Официальный сайт „Движение первых”… [dostęp: 2.09.2025]. 



90 

 

dyskursywnego pola. 

Działalność Junarmii została już poddana analizie naukowej. Badacze zajmujący się 

tym zagadnieniem zwracają uwagę na procesy militaryzacji oraz na kształtowanie się 

specyficznej formy patriotyzmu — tzw. patriotyzmu wojskowego, rozumianego jako gotowość 

do wyrażania przywiązania do ojczyzny poprzez służbę wojskową260. Jak zauważa Allyson 

Edwards, Junarmia stanowi przykład „młodzieżowych organizacji, które starają się uczynić 

wojskowy patriotyzm zabawną grą, w którą można grać i którą można odgrywać” 261. Podobnie 

Zbigniew Szmyt określa ją jako „paramilitarną organizację młodzieżową, która przygotowuje 

najmłodszych oraz nastoletnią młodzież do służby wojskowej”262. Zbieżne wnioski przynosi 

badanie Faith C. Goldsmith, która podkreśla, że działalność Junarmii opiera się na militaryzacji 

wychowania i promowaniu retoryki patriotycznej, dążąc „do stworzenia semiotycznego 

środowiska […] o jednolitych wartościach militarnych i historycznych, nawet na peryferiach 

szerszej rosyjskiej semiosfery”263. 

Wnioski te znajdują potwierdzenie zarówno w analizie podejmowanych działań, jak i w 

samej specyfice ruchu, którego głównym celem jest kształtowanie postaw wojskowo-

patriotycznych — pojęcia stanowiącego oś ideową jego aktywności. W tym kontekście w 

ramach Junarmii realizowane są m.in. spotkania z uczestnikami tzw. „specjalnej operacji 

wojskowej” 264. Ponadto w strukturach ruchu funkcjonuje projekt Aleja Pamięci, którego celem 

jest upamiętnienie osób poległych w związku z udziałem w prowadzonych działaniach 

militarnych265. W perspektywie długofalowych konsekwencji istotne jest podkreślenie, że część 

byłych uczestników organizacji wiąże swoją dalszą aktywność z sektorem wojskowym266. Na 

tej podstawie można stwierdzić, że po niemal dekadzie działalności Junarmii widoczne są już 

określone rezultaty jej funkcjonowania, wskazujące na znaczącą rolę ruchu w procesie 

społecznego przygotowywania części młodzieży do potencjalnego uczestnictwa w działaniach 

o charakterze militarnym. 

 
260 Idea ta znajduje rozwój w ramach programu Rozmowy o ważnych rzeczach, o którym była mowa wcześniej. 
261 A. Edwards, Designing the „Good Russian Patriot”, Indoctrination, Education, and Youth in Russia, „Russian 

Analytical Digest” 2024, nr 309, s. 10. 
262 Z. Szmyt, Syberyjskie mniejszości na wojnie w Ukrainie: od reprezentacji społecznych po wernakularne formy 

ideologizacji, „Lud”2023, nr 107(1), s. 62.  
263 F. C. Goldsmith, Yunarmiya: A New Wave of Russian Nationalism, Chapel Hill 2020, s. 26. 

https://cdr.lib.unc.edu/concern/dissertations/fj2367425 [Master’s thesis, University of North Carolina at Chapel 

Hill] [dostęp: 01.09.2025]. 
264 Zob. np. Юнармейцы и участники СВО: разговор на равных, Телеканал Хабаровск 20.02.2025. 

https://www.youtube.com/watch?v=rOKuUgC0EkA [dostęp: 2.09.2025]. 
265 Zob. Аллея памяти, Официальный сайт „Юнармия”. https://yunarmy.ru/alley-memory [dostęp: 2.09.2025]. 
266 Zob. Глава „Юнармии” сообщил, что численность движения превысила 1,8 млн человек, ТАСС 

08.05.2025. https://tass.ru/obschestvo/23885015 [dostęp: 2.09.2025]. 



91 

 

Drugim pojęciem osiowym jest idea służby na rzecz państwa, wokół której koncentruje 

się cała działalność organizacji. Retoryka mieści się w ramach tzw. patriotyzmu wojskowego, 

jednak podejmowane działania mają zróżnicowany charakter. Struktura działań organizacji 

obejmuje cztery zasadnicze projekty: Atleta (ros. Атлет) — ukierunkowany na rozwój 

kompetencji sportowych, Badacz (ros. Исследователь) — skupiony na zdobywaniu wiedzy, 

Twórca (ros. Созидатель) — związany z pomocą weteranom oraz Obrońca (ros. Защитник) 

— stanowiący podstawę przygotowania wojskowego267. W ramach realizowanych projektów 

szczególny nacisk kładziony jest na poszerzanie wiedzy z zakresu lotnictwa i kosmonautyki, 

rozwijanie umiejętności inżynieryjnych oraz zagadnienia dotyczące tematyki morskiej i 

rzecznej, a także na działalność korespondentów relacjonujących wydarzenia o charakterze 

patriotycznym268. Organizacja poszerza pojęcie służby na rzecz państwa poza wymiar 

wojskowy, obejmując nim również działania społeczne i edukacyjne. Projekty mają służyć 

kształtowaniu lojalności wobec państwa i utrwalaniu przekonania o jego centralnej roli. W ten 

sposób służba staje się modelem uczestnictwa jednostki w porządku państwowym, 

obejmującym wiele obszarów życia społecznego. 

Inną organizacją o istotnym znaczeniu w Rosji jest Ruch Pierwszych, który można 

interpretować jako współczesną formę neopionierstwa. Organizacja działa pod bezpośrednim 

nadzorem Putina. Dysponuje znaczącą infrastrukturą w postaci sieci obozów i ośrodków 

szkoleniowych, a dodatkowo realizuje rozbudowane programy edukacyjne, które wzmacniają 

jej wpływ wychowawczy na młode pokolenie. W 2023 roku zapowiedziano uruchomienie 

własnego kanału telewizyjnego Dwiż (ros. Движ)269.  

W programie wychowawczym organizacji wskazano, że jej celem jest: „kształtowanie 

harmonijnie rozwiniętej i społecznie odpowiedzialnej osobowości w oparciu o tradycyjne 

rosyjskie wartości duchowo-moralne, historyczne i narodowo-kulturowe tradycje, a także 

przeciwdziałanie rozprzestrzenianiu ideologii ekstremizmu i terroryzmu”270. Już samo 

sformułowanie celu sugeruje, że program wychowawczy Ruchu Pierwszych służy 

kształtowaniu określonej tożsamości — opartej na tzw. tradycyjnych wartościach narodowych 

i odpornej na treści uznawane za „ekstremistyczne”. W przekazie tym pojawia się wyraźna 

 
267 Движение Юнармия этo… [dostęp: 2.09.2025].  
268 Tamże. 
269 М. Кормильцева, Российское движение детей и молодежи „Движение первых” зарегистрировало свой 

телеканал, „Российская газета” 21.03.2023. https://www.gazeta.ru/social/news/2023/03/21/20020501.shtml 

[dostęp: 2.09.2024].  
270 Программа воспитательной работы общероссийского общественно-государственного движения 

детей и молодежи „Движение первых”, Москва 2023, s.5. https://xn--90acagbhgpca7c8c7f.xn--

p1ai/download/NDQ0/ZG9jdW1lbnRz/ZmlsZQ==/ [dostęp: 2.09.2025]. 



92 

 

opozycja: młodzież ma być formowana zgodnie z „pożądanym” (w oficjalnym dyskursie) 

modelem ideowym oraz chroniona przed nieokreślonym zagrożeniem, co implikuje istnienie 

ideologicznego wroga. Choć pojęcie ekstremizmu zostało zdefiniowane w rosyjskim prawie271, 

w praktyce jego znaczenie jest szeroko interpretowane, co umożliwia obejmowanie nim działań 

lub treści uznawanych przez państwo za niepożądane272.  

Misja organizacji została sformułowana następująco: „Ruch integruje uczestników, aby 

zapewnić Rosji wielką przyszłość, stworzyć godne i szczęśliwe życie dla wszystkich pokoleń 

oraz zmienić świat na lepsze!”273. Przekaz ten konstruuje narrację, w której Rosja 

przedstawiana jest jako państwo obdarzone szczególną rolą dziejową i zdolne do wywierania 

pozytywnego wpływu na porządek globalny, co wpisuje się w schemat dyskursu o charakterze 

mesjanistycznym. W przekazie tym obecny jest element idealizacji państwa oraz narracja o 

jego wyjątkowym, przyszłościowym potencjale, co ma sprzyjać kształtowaniu patriotyzmu o 

charakterze afirmacyjnym i wzmacnianiu pozytywnej identyfikacji z państwowością. 

Istotnym komponentem działalności Ruchu Pierwszych jest również budowanie 

atrakcyjnego wizerunku Rosji poprzez tworzenie środowiska społecznego, które ma przyciągać 

młode pokolenie oraz stopniowo wprowadzać je w ramy oficjalnej narracji państwowej. 

Mechanizm ten realizowany jest za pośrednictwem zróżnicowanych form aktywności, m.in. 

poprzez organizację ogólnorosyjskich forów młodzieżowych274 oraz funkcjonowanie sieci 

obozów edukacyjno-wychowawczych, takich jak Artek (ros. Артек), Ocean (ros. Океан) czy 

Orlę (ros. Орлёнок). Obozy te stanowią nie tylko przestrzeń integracji, lecz także narzędzie 

socjalizacji ideologicznej, w ramach której uczestnicy poddawani są procesowi kształtowania 

określonego sposobu postrzegania państwa, jego roli międzynarodowej oraz pożądanych 

wzorców postaw obywatelskich. Można je ujmować jako instytucje wspierające reprodukcję 

oficjalnego dyskursu politycznego i wzmacniające identyfikację uczestników z dominującą 

narracją. W tym kontekście uwagę zwracają również projekty międzynarodowe, w ramach 

których młodzież odwiedza państwa o zbliżonym modelu ideologicznym275. 

 
271 Zob. Федеральный закон от 25.07.2002 nr 114-ФЗ „О противодействии экстремистской 

деятельности” (с изменениями и дополнениями). (2002, nr 114-ФЗ) https://base.garant.ru/12127578/ [dostęp: 

2.09.2024]. 
272 Zob. М. Кравченко, Неправомерное применение антиэкстремистского законодательства в России в 

2023 году, Исследовательский центр Сова 18.03.2024. https://www.sova-

center.ru/misuse/publications/2024/03/d49483/ [dostęp: 10.07.2024].  
273 О движении, Официальный сайт „Движение первых”…[dostęp: 2.09.2025]. 
274 Zob. Проекты движения первых. https://projects.pervye.ru/ [dostęp: 2.09.2025].  
275 W 2023 roku Rosja i Korea Północna zainicjowały współpracę w zakresie wymiany młodzieży. Jej 

symbolicznym elementem stał się północnokoreański obóz młodzieżowy, przedstawiany w dyskursie jako 

przestrzeń „braterskiego wychowania i wymiany wartości między młodym pokoleniem”. Gest ten może być 

interpretowany jako próba legitymizacji północnokoreańskich praktyk wychowawczo-ideologicznych. Zob. 



93 

 

Porównując Junarmię i Ruch Pierwszych, warto podkreślić różnice w sposobie 

konstruowania przekazu i modelu zaangażowania młodzieży. Przekaz Junarmii koncentruje się 

na wzmacnianiu wzorców patriotyzmu o charakterze wojskowym, akcentując takie wartości jak 

dyscyplina, gotowość do obrony państwa oraz hierarchiczny model relacji obywatel–państwo. 

Natomiast Ruch Pierwszych w większym stopniu ukierunkowany jest na patriotyczny 

aktywizm, którego celem jest angażowanie młodego pokolenia w projekty społeczne i 

symboliczne inicjatywy o znaczeniu państwowym. Ruch Pierwszych kieruje swój przekaz do 

szerszej grupy odbiorców i nie eksponuje symboliki wojskowej w takim stopniu jak Junarmia. 

Zamiast tego buduje własną estetykę, opartą na wizerunku nowoczesnej, dynamicznej 

organizacji młodzieżowej, promującej atrakcyjny i afirmacyjny obraz państwowości. Kluczową 

różnicą pozostaje zatem model komunikacji: Junarmia odwołuje się do narracji służby, podczas 

gdy Ruch Pierwszych stawia na estetyzację przekazu oraz formy komunikacji 

charakterystyczne dla kultury cyfrowej. W tym celu wykorzystuje on narzędzia komunikacji 

medialnej, typowe dla współczesnych kultur uczestnictwa, w tym aktywność tiktokerów, 

influencerów i blogerów, którzy stają się pośrednikami w procesie normalizacji i 

upowszechniania państwowych treści ideowych w środowisku młodzieży. 

W kontekście podobieństw obu organizacji warto zwrócić uwagę na ich rolę w 

kształtowaniu pamięci historycznej oraz tworzeniu spójnych narracji państwowych. O ile 

wcześniej dominującym punktem odniesienia pozostawała narracja Wielkiej Wojny 

Ojczyźnianej, o tyle od 2022 roku istotnym elementem przekazu stały się również treści 

związane z tzw. „specjalną operacją wojskową”. Choć w przekazie organizacji rzadko pojawia 

się bezpośrednia retoryka wskazująca konkretnego wroga, jest on obecny w sposób pośredni –

poprzez m.in. narracje oparte na ochronie „tradycyjnych wartości”. Z tego względu Junarmię i 

Ruch Pierwszych można postrzegać jako mechanizmy indoktrynujące rosyjską młodzież oraz 

współtworzące spójny model kształtowania lojalności wobec państwowej narracji historycznej 

i politycznej. 

2.2.3. Szkolnictwo wyższe  

Z perspektywy treści programów kształcenia w latach 2014–2022 szkolnictwo wyższe 

pozostawało segmentem systemu edukacji w mniejszym stopniu podlegającym ideologizacji 

niż edukacja szkolna. Nie oznaczało to jednak braku mechanizmów kontroli. Były one 

wzmacniane m.in. poprzez przyjmowanie ustaw dotyczących penalizacji tzw. fałszowania 

 
Конкурс „Первые едут в «Сондовон»”, Официальный сайт „Движение первых”. 

https://id.pervye.ru/projects/2475 [dostęp: 2.09.2025].  



94 

 

historii276. W analizowanym okresie na wielu uniwersytetach utworzono również centra 

przeciwdziałania ekstremizmowi, których działalność ukierunkowano na zwiększony nadzór 

nad aktywnością akademicką i studencką277. Od 2022 roku coraz wyraźniej uwidaczniają się 

procesy systematycznej indoktrynacji studentów. Zasadnicze tendencje związane z postępującą 

militaryzacją życia akademickiego wskazał Miłosz Bartosiewicz: 

W 2023 r. Ministerstwo Nauki i Szkolnictwa Wyższego (MNiSW) zatwierdziło nową 

koncepcję nauczania historii (w duchu kremlowskim), opracowaną wspólnie z Rosyjskim 

Towarzystwem Historycznym. MNiSW wspólnie z MO opracowało pod koniec 2022 r. kurs 

wstępnego przygotowania wojskowego, i zarekomendowało włączenie go do programu 

rosyjskich uczelni. W wymiarze ideologicznym uzupełnia go, obowiązkowy dla wszystkich 

studentów 1. roku, kurs podstawy rosyjskiej państwowości278.  

Warto odnotować, że w programach kształcenia na uczelniach wyższych pojawiły się dwa 

obszary: Podstawy państwowości rosyjskiej (рос. Основы российской государственности) 

oraz program kształcenia kompetencji w zakresie przeciwdziałania ekstremizmowi, 

terroryzmowi i zachowaniom korupcyjnym (ros.. Компетенция по противодействию 

экстремизму, терроризму и коррупционному поведению)279, wprowadzony jako 

obowiązkowy element edukacyjny od 2023 roku. W niniejszej pracy uwaga koncentruje się na 

analizie materiałów dydaktycznych związanych z przedmiotem Podstawy państwowości 

rosyjskiej. 

W celach realizacji przedmiotu Podstaw państwowości rosyjskiej opracowano dwa 

obszerne podręczniki: pierwszy przeznaczony dla studentów kierunków społeczno-

humanistycznych280 oraz drugi — dla studentów nauk ścisłych i przyrodniczych281. Każdy z 

tych podręczników obejmuje sześć zasadniczych części:  

1. Czym jest Rosja; 

2. Państwo rosyjskie jako cywilizacja; 

3. Rosyjski światopogląd i wartości cywilizacji rosyjskiej;  

4. Ustrój polityczny Federacji Rosyjskiej; 

 
276 Федеральный закон от 05.05.2014 nr 128-ФЗ „О внесении изменений в отдельные законодательные 

акты Российской Федерации” (2014, 128-ФЗ). 
277 Zob. Минобрнауки РФ расширит вузовскую сеть центров по противодействию терроризму и 

экстремизму, ТАСС 16.03.2022. https://tass.ru/obschestvo/14089967 [dostęp: 14.05.2024]. 
278 M. Bartosiewicz, Militaryzacja rosyjskiego szkolnictwa w czasie inwazji na Ukrainę (Militarization of Russian 

education during the invasion of Ukraine), „Youth in Central and Eastern Europe” 2024, vol. 11, nr 18, s. 6.  
279 В образовательные программы вузов будет включена компетенция по противодействию экстремизму, 

терроризму и коррупционному поведению, Минобрнауки 04.04.2023. https://minobrnauki.gov.ru/press-

center/news/novosti-ministerstva/66164/?utm_ [dostęp: 15.05.2024]. 
280 Zob. Основы российской государственности. Учебное пособие для студентов, изучающих 

социогуманитарные науки, red. С.В. Перевезенцев. Москва: Издательский дом Дело. Москва 2023.  
281 Zob. Основы российской государственности. Учебное пособие для студентов естественно-научных и 

инженерно-технических специальностей, red. П.Ю.Уваров. Москва: Издательский дом Дело 2023.  



95 

 

5. Wyzwania przyszłości i rozwój kraju. 

Wprowadzenie ma charakter wyraźnie interpelujący — poprzez bezpośredni zwrot do 

studentów dokonuje „przywołania”, w ramach którego autorzy ukierunkowują ich postawę:  

Nasze państwo, Rosja, liczy sobie ponad tysiąc lat. Na przestrzeni całego tego niezwykłego 

okresu, którego trudno zestawić z granicami pojedynczego ludzkiego życia, pokolenia naszych 

przodków zdołały stworzyć niepowtarzalną i unikalną cywilizację, społeczeństwo wielkich 

dokonań i osiągnięć ludzkiego geniuszu. Jesteśmy spadkobiercami i kontynuatorami wielkiej 

kultury, ofiarnej pracy, niezachwianego patriotyzmu i szczerej służby własnemu narodowi. 

Jesteśmy największym i najbardziej zróżnicowanym krajem na świecie. Jesteśmy — Rosją282. 

W pewnym sensie jedną z zasadniczych funkcji podręcznika jest „uświadomienie 

tożsamości”283, co można interpretować jako akt interpelacyjny. Należy jednak podkreślić, że 

mimo widocznej intencji zachowania określonej struktury, poszczególne paragrafy nie tworzą 

spójnej całości. Podręczniki stanowią raczej kompilację różnorodnych treści o Rosji: 

zestawienia faktów, refleksji, biogramów postaci historycznych i narracji, często 

przedstawianych wybiórczo i opatrzonych interpretacją dogodną z perspektywy autorów. Nie 

tworzą one zwartej doktryny ideologicznej, lecz obszerny tekst obejmujący zagadnienia m.in. 

geograficzne, etniczne, światopoglądowe, utrzymany w ideowym nacechowaniu. Zauważalny 

jest również brak konsekwentnego stanowiska autorów wobec kwestii ideologii: w jednej 

części podręcznika stwierdza się, że ideologia nie jest wymagana284, podczas gdy w innej — że 

stanowi element konieczny285. W efekcie podręcznik prezentuje podejście selektywne, co 

pozwala dostrzec tendencję do konstruowania wybiórczej pamięci. Mimo tego można wskazać 

szereg zasad przedstawionych jako fundament ideologicznego przekazu. 

1. Przedstawienie Rosji w ujęciu cywilizacyjnym. W rosyjskim dyskursie od wielu lat 

utrwaliło się podejście, według którego Rosja postrzegana jest jako państwo-cywilizacja. 

Omawiane podręczniki podejmują próbę ukazania historii kraju właśnie z tej perspektywy, 

wykorzystując narracyjne techniki. W tym ujęciu autorzy posługują się pojęciem rosyjskiego 

świata socjokulturowego, wskazując, że stanowi ono alternatywę wobec koncepcji „ruski mir”. 

Przez „rosyjski świat socjokulturowy” rozumieją: 

jedność (przestrzenna, gospodarcza, społeczna, polityczna i duchowa), stworzona przez naród 

rosyjski we współpracy z innymi narodami Rosji. Celowo mówimy o „rosyjskim świecie 

socjokulturowym”, a nie o „ruskim mirze”, który jest obecnie intensywnie badany. Uznając 

szczególną rolę narodu rosyjskiego w kształtowaniu „państwa-cywilizacji Rosji”, uważamy 

 
282 Основы российской государственности. Учебное пособие для студентов, изучающих 

социогуманитарные науки… s. 7. 
283 Tamże, s. 12.  
284 Tamże, s. 9. 
285 Tamże, s. 277.  



96 

 

za istotne uwzględnienie również roli innych narodów, bez których istnienie Rosji byłoby 

niemożliwe — zarówno w wymiarze socjokulturowym, jak i politycznym286. 

W ramach tego podejścia autorzy szczególne znaczenie przypisują światopoglądowi, 

rozumianemu jako etap prowadzący do praktycznego działania, zakorzenionego w określonym 

systemie wartości. W tej perspektywie tradycja i autorytet pełnią funkcję narzędzi legitymizacji 

światopoglądu287. Zamiast otwartego odwołania do ideologii, autorzy proponują pojęcie 

konsensusu wartości, który ma stanowić podstawę wspólnoty cywilizacyjnej288. Innymi słowy, 

tzw. „wartości tradycyjne” mają wypełniać treść owego konsensusu — stanowiącego rdzeń 

„rosyjskiego świata socjokulturowego” ujmowanego w perspektywie cywilizacyjnej. 

2. Przedstawienie porządku społecznego przez pryzmat wartości tradycyjnych. 

Znaczącą uwagę autorzy poświęcają koncepcji wartości tradycyjnych. Sama tradycja 

interpretowana jest, z jednej strony, jako zinstytucjonalizowane i sankcjonowane 

doświadczenie przodków — „tak żyli nasi dziadowie i ojcowie, tak nam nakazali żyć”289. Z 

drugiej strony — jako „doświadczenie, wzorzec zachowania, który okazał się skuteczny”290, a 

więc praktyka, która (według autorów podręczników) „odniosła sukces”291. Jednocześnie 

kryteria owego „sukcesu” nie zostają omówione. W ramach tej perspektywy autorzy formułują 

własne „jądro wartości”, do którego zaliczają „wiarę, gospodarność, domostwo, służbę, 

soborowość, państwowość, prawdę, sprawiedliwość, miłość, współczucie, sumienie, wolność 

jako dobrą wolę, piękno oraz godność człowieka”292. Każda z przedstawionych „wartości” 

została opatrzona odrębnym komentarzem interpretacyjnym, przy czym sposób ich prezentacji 

charakteryzuje się kilkoma istotnymi cechami.  

Po pierwsze, autorzy unikają formułowania jednoznacznych, deskryptywnych definicji. 

Zamiast tego przyjmują podejście pośrednie: analizują daną „wartość” na podstawie jej 

etymologii lub odwołują się do wcześniejszych użyć wyrazów pokrewnych morfologicznie, ale 

niespójnych semantycznie. Przykładowo, pojęcie gospodarności (рос. хозяйственность) 

interpretowane jest poprzez kategorię gospodarza (ros. хозяин), jako wyraz powinności, a nie 

stanu faktycznego: „w pojęciu gospodarza wyrażone jest to, co powinno być, a nie to, co 

 
286 Tamże, s. 195.  
287 Tamże, s. 205.  
288 Tamże, s. 208. 
289 Tamże, s. 205.  
290 Tamże.   
291 Tamże.   
292 Tamże, s. 214.  



97 

 

jest”293. Z kolei pojęcie wolności294 (ros. свобода) zostało objaśnione poprzez odwołanie do 

elementów etymologicznych. Jak piszą: „W językach słowiańskich sens słowa wolność ujawnia 

się poprzez wyrazy pokrewne: swój, osoba. Wolność to świat oparty na wspólnocie «swoich», 

dla których także ty jesteś «swój»”295.  

Po drugie, autorzy posługują się metaforyczną ciągłością, przekształcając codzienne 

kategorie w nośniki ideologii. W kontekście „domostwa” (ros. домостроительство) pojawia 

się łańcuch skojarzeń: dom — rodzina — macierzyństwo/ojcostwo — Matka-Ojczyzna — 

Ojczyzna296. Tego rodzaju konstrukcja tworzy ideologiczny szkielet myślowy oparty na 

metaforycznych powiązaniach. Jest tu istotne, aby podkreślić, że dom rozumiany jest jako 

struktura statyczna, ściśle związana z miejscem urodzenia, bez pogłębionej refleksji nad 

metafizycznym wymiarem tej kategorii, a także bez uwzględnienia indywidualnych rozważań 

i poszukiwań własnego „domu”.  

Po trzecie, elementem osiowym pozostaje hierarchiczność, ujawniająca się w 

podtekście definiowanych pojęć. Istotną rolę odgrywa tu zakorzenienie w doświadczeniu 

chłopskim, stanowiącym jeden z podstawowych punktów odniesienia. Na poziomie 

narracyjnym szczególnie wyraźne są nawiązania do Domostroju (ros. Домострой)297 oraz 

słowianofilskich interpretacji kluczowych kategorii, takich jak soborowość, służba czy 

sprawiedliwość. W oparciu o te odniesienia kształtowana jest hierarchiczna wizja porządku 

społecznego, w której większość wartości interpretowana jest przez pryzmat 

podporządkowania ojczyźnie.  

Analiza zaproponowanych w podręczniku „wartości” pozwala dostrzec wyraźnie 

zarysowany obraz wzorcowego obywatela, jaki konstruują autorzy podręcznika. W ich ujęciu 

jest to jednostka głęboko związana z ojczyzną i gotowa do ponoszenia ofiar w jej imię. W takim 

modelu poświęcenie, służba i podporządkowanie stanowią centralne wartości konstytuujące 

porządek społeczny. Akceptacja porządku ekonomicznego opiera się na idei umiarkowanego 

dostatku — bez aspiracji konsumpcyjnych, lecz z naciskiem na gospodarność i oszczędność. 

Fundamentem życia społecznego pozostają natomiast patriarchalne wzorce, odwołujące się do 

 
293 Tamże, s. 220.  
294 Warto zauważyć, że w języku rosyjskim funkcjonuje jedno podstawowe pojęcie wolności (ros. свобода), 

podczas gdy w języku polskim występuje rozróżnienie na wolność i swobodę. Pojęcie свободы, którym posługują 

się autorzy, odpowiada kategorii wolności, gdyż obejmuje ona wszystkie jej wymiary. 
295 Основы российской государственности. Учебное пособие для студентов, изучающих 

социогуманитарные науки… s 248. 
296 Tamże, s. 225. 
297 Zabytek literatury staroruskiej z XVI wieku. We współczesnej Rosji jego fragmenty zostały włączone do kursu 

Семьяведение (o którym była mowa w poprzednim podrozdziale). Odgrywa on istotną rolę w utrwalaniu narracji 

patriarchalnych. Zob. Специальная демографическая операция, Медуза 28.03.2025. 

https://meduza.io/feature/2025/03/28/spetsialnaya-demograficheskaya-operatsiya [dostęp: 30.04.2025]. 



98 

 

tradycyjnych ról rodzinnych i wspólnotowych. W kontekście wiary i religii warto zauważyć, 

że choć akcent na kwestie duchowe jest obecny, sama wiara ujmowana jest w sposób szeroki i 

niedookreślony. Traktowana jest raczej jako czynnik dyscyplinujący i stabilizujący wspólnotę, 

niż jako element konkretnej doktryny religijnej. 

3. Koncept „pentabazisu” jako systemowa konstrukcja światopoglądowa. W 

podręczniku przedstawiono koncepcję tzw. „pentabazisu” (ros. пентабазис), opracowaną 

przez Administrację Prezydenta Rosji w 2023 roku, jako systemowy model światopoglądu298. 

Według definicji jest to „model światopoglądowy, którego podstawę stanowi tzw. pentabazis 

— struktura bazowa obejmująca pięć powiązanych ze sobą elementów odniesienia: człowiek 

— rodzina — społeczeństwo — państwo — kraj, poprzez które jednostka uzyskuje swoją 

tożsamość, odnosząc się do każdego z tych poziomów”299. „Pentabazis” nie sprowadza się do 

statycznego zestawienia pięciu sfer życia społecznego, lecz zakłada istnienie określonych 

relacji między nimi. W tym sensie pełni funkcję nie tylko ramy pojęciowej, lecz także 

ideologicznego schematu relacyjnego, którego celem jest kształtowanie „pożądanych” postaw 

obywatelskich wobec każdej z wyróżnionych sfer. Istotne jest również to, że koncepcja została 

przedstawiona w formie tabeli, co przekształca ją w rodzaj schematu instrukcyjnego, 

ukierunkowującego sposób interpretowania relacji między wyróżnionymi poziomami.  

4. Zarysowanie zagrożeń. Autorzy konstruują trwały obraz zagrożenia. Zaznaczają przy 

tym, że „znaczące zagrożenia nie zawsze wynikają ze zmian klimatycznych, głowic jądrowych, 

aktów terrorystycznych, drapieżnej polityki korporacji transnarodowych czy innych form 

agresji gospodarczej i politycznej”300, lecz w większym stopniu wiążą się z „destrukcyjnym 

wpływem”301. Wśród wymienionych zagrożeń pojawia się ultraliberalizm, rozumiany jako 

„ekstremistyczny fundamentalizm przejawiający się w pseudotradycjonalizmie i 

pseudoreligijności”302. Retoryka ma wyraźnie antyzachodni i antyglobalistyczny charakter, co 

wpisuje się w szerszy dyskurs ogólnorosyjski. 

Reasumując, należy podkreślić, że kluczowymi kategoriami w ramach analizowanej 

konstrukcji ideologicznej pozostają podejście cywilizacyjne oraz dyskurs tradycjonalistyczny. 

U ich podstaw leży wyobrażenie ojczyzny jako najwyższej, niepodważalnej wartości, 

integrującej społeczeństwo i legitymizującej decyzje polityczne. Kategorie te stanowią 

 
298 Zob. А.Д. Харичев i in., Восприятие базовых ценностей, факторов и структур социально-

исторического развития России, „Журнал политических исследований” 2022, t. 6, nr 3, s. 9-19.  
299 Основы российской государственности. Учебное пособие для студентов, изучающих 

социогуманитарные науки… s.255.  
300 Tamże, s. 256. 
301 Tamże, s. 257. 
302 Tamże, s. 259.  



99 

 

fundament współczesnego przekazu ideologicznego. Co istotne, zagrożenie przedstawiane jest 

w coraz większym stopniu jako konfrontacja światopoglądowa, a nie militarna czy 

gospodarcza, co przesuwa akcent z konfliktów zbrojnych na spór o wartości, tożsamość i 

porządek świata. 

 

2.3 Aparat kulturowy  

Kulturowy aparat ideologiczny obejmuje liczne obszary, wśród których szczególną rolę 

odgrywa polityka pamięci historycznej. Zagadnienie to zostało szeroko opisane w badaniach, 

zwłaszcza w kontekście analiz wybranych narracji ideologicznych, takich jak mit Wielkiej 

Wojny Ojczyźnianej, rekonstruowany jako fundament tożsamości narodowej. Niniejsza część 

pracy proponuje perspektywę uzupełniającą, skoncentrowaną na analizie inicjatyw 

kulturowych na poziomie instytucjonalnym. Podejście to pozwala uchwycić szersze tendencje 

obecne w sferze kulturowej, wykraczając poza analizę pojedynczych narracji. 

W Rosji funkcjonuje wiele inicjatyw związanych z działalnością kulturalną i 

oświatową. Wstępna analiza materiału empirycznego pozwoliła wyodrębnić kluczowe projekty 

instytucjonalne w sferze kultury, które uczestniczą w kształtowaniu narracji stanowiących 

element dyskursu ideologicznego. Do najważniejszych z nich należą multimedialne parki 

historyczne Rosja – moja historia (ros. Россия — моя история), ukierunkowane na 

budowanie jednolitej wizji dziejów Rosji. W obszarze oświaty szczególne znaczenie odgrywa 

Rosyjskie Towarzystwo Znanie (ros. Российское общество Знание), realizujące projekty 

służące m.in. promocji dyskursu o „wartościach tradycyjnych”. Istotną rolę pełni również 

Rosyjskie Wojskowo-Historyczne Towarzystwo (ros. Российское военно-историческое 

общество), którego działalność wzmacnia retorykę wojenną w przestrzeni publicznej, m.in. 

poprzez ideologię monumentalną oraz kinematografię. Zadaniem tej części pracy jest zatem 

określenie podstawowych tendencji obecnych w ramach tych projektów.  

2.3.1. Muzea: na przykładzie parku Rosja – moja historia 

Rosja – moja historia to system multimedialnych parków historycznych, prezentujących 

dzieje Rosji od czasów najdawniejszych po współczesność. Jak wskazują Ekaterina 

Krasilnikova i Igor Valdman: „Projekt […] wyrósł z pojedynczych wystaw prezentowanych od 

2005 roku w moskiewskim Maneżu. Autorem pomysłu jest sekretarz odpowiedzialny 

Patriarszej Rady ds. Kultury, biskup jegoriewski Tichon (Szewkunow), niejednokrotnie 



100 

 

nazywany w mediach «duchownym Władimira Putina»”303.  

Intencje stworzenia tej ekspozycji wywodzą się z prawicowych środowisk 

prawosławnych. W tym kontekście Wiktor Sznirelman zwraca uwagę, że Szewkunow, dążąc 

do wzmocnienia swojej pozycji jako lidera rzekomego „duchowo-ideologicznego centrum” 

rosyjskiej polityki, był autorem kontrowersyjnego filmu Upadek imperium. Lekcja bizantyjska 

(ros. Гибель империи. Византийский урок). Jak podkreśla: „Jego jawnie propagandowe i 

instrumentalne ujęcie historii okazało się na tyle rażące, że publicznie zdystansował się od 

niego nawet patriarcha Aleksy II”304. Projekt Rosja – moja historia od początku zatem, jak 

wskazują badacze, nosił znamiona inicjatywy ideologicznej, głęboko zakorzenionej w 

prawicowych kręgach prawosławnych. 

W grudniu 2015 roku w pawilonie nr 57 na WDNCh (ros. ВДНХ, Ogólnorosyjskie 

Centrum Wystawowe) otwarto stałą ekspozycję historycznego parku Rosja – moja historia. 

Została ona podzielona na trzy zasadnicze części: Rurykowicze (ros. Рюриковичи), 

Romanowowie (ros. Романовы) i XX wiek. Narracja rozpoczyna się od Arkaimu — osady z 

epoki brązu — a kończy na największej części wystawy, poświęconej Putinowi. Otwarcie 

ekspozycji wywołało szeroką debatę nie tylko w przestrzeni medialnej, lecz również w 

środowisku historyków. Jak podkreśla Sergiej Chazov-Kassia: „już na etapie wystaw ich 

początek krytykowało środowisko naukowe — zarówno za błędy faktograficzne i 

anachronizmy, jak i za «propagandowy» charakter oraz «panegiryczny wydźwięk» w 

przedstawieniach władców”305. Badacze publikowali artykuły, prowadzili intensywne dyskusje 

i kierowali listy protestacyjne, jednak działania te nie miały żadnego wpływu ani na 

organizatorów ekspozycji, ani na jej ostateczny kształt. 

Obecnie w Rosji funkcjonują 26 multimedialnych parków historycznych Rosja – moja 

historia, obejmujących cztery stałe ekspozycje: Rurykowicze, Romanowowie, 1914–1945: od 

wielkich wstrząsów do wielkiego zwycięstwa oraz Rosja – moja historia: 1945 – nasze czasy306. 

Stanowią one swoiste, scentralizowane parki narracyjne, które monopolizują sposób 

opowiadania o dziejach Rosji, posiadając filie w całym kraju i ujednolicając przekaz 

historyczny. Szczegółowymi analizami dotyczącymi tego projektu zajmuje się Ekaterina 

 
303 Е.И. Красильникова, И.А. Вальдман, Практики политики памяти: парк-музей „Россия – моя история” 

в системе институциональных противоречий, „Вестник Томского государственного университета” 2019, 

nr 444, s. 73. 
304 В.А. Шнирельман, Манеж 2013-2016: публичная история России для народа?, „Историческая 

экспертиза” 2018, nr 3 (16) s. 93. 
305 С. Хазов-Кассиа, „Россия – моя история”. Дилетанты обратились к ученым, победила идеология, 

Радио Свобода 07.10.2019. https://www.svoboda.org/a/30201813.html [dostęp: 12.12.2021]. 
306 Zob. Выставки, Официальный сайт Россия моя история. https://myhistorypark.ru/expositions/ [dostęp: 

01.03.2025]. 



101 

 

Klimenko. Mówiąc o zasadach kształtujących narrację tych wystaw, badacze wskazują na kilka 

kluczowych cech: 

Po pierwsze, historia Rosji przedstawiana jest przez pryzmat władców, a nie 

społeczeństwa. To podejście, obecne już w czasach imperialnych, akcentuje postaci rządzących 

zamiast procesów społecznych. W rezultacie wzmacnia się tendencja do tworzenia i utrwalania 

kultów jednostek, które w rosyjskich dziejach wielokrotnie odgrywały kluczową rolę. Warto 

zauważyć, że mamy tu do czynienia z jednym z fundamentalnych problemów narracji 

historycznej: w jaki sposób przedstawiać dzieje państwa. Nie wchodząc w szczegóły sporów 

historiograficznych, należy jedynie podkreślić, że w muzeum zdecydowanie dominuje 

perspektywa „władców i decyzji”, a nie „społeczeństwa i procesów”. Jak wskazuje Valdman:  

Analizując realizację projektu „Rosja — Moja Historia”, należy podkreślić kilka kwestii. 

Przede wszystkim to, że obowiązująca ekspozycja wzorcowa przedstawia dzieje kraju z 

perspektywy stolicy, w logice ciągu „chwalebnych” panowań „wielkich” książąt i carów, 

oferując jednoznaczne, wyłącznie konserwatywne oceny postaci historycznych i wydarzeń. 

Równocześnie całkowicie brakuje prób ukazania Rosji jako państwa o bogatej różnorodności 

regionalnej i etnokulturowej. W parkach regionalnych wprawdzie pojawia się lokalny kontekst 

historyczny, jednak historia innych regionów oraz specyfika ich wzajemnych relacji nie są 

reprezentowane307. 

Po drugie, w odniesieniu do trudnych okresów historycznych widoczna jest tendencja 

do przesuwania akcentów i zniekształcania kontekstu, zwłaszcza w odniesieniu do 

doświadczenia radzieckiego. Dobitnym przykładem jest sposób prezentacji postaci Stalina — 

jak zauważa Klimenko, w tego rodzaju narracji pomija się kwestie represji i terroru, 

koncentrując się natomiast na osiągnięciach gospodarczych i militarnych epoki. Innymi słowy, 

mamy tu do czynienia z wybiórczym podejściem do faktów oraz z zamazywaniem 

niewygodnych tematów poprzez zastępowanie ich narracjami korzystniejszymi dla 

„pożądanego” obrazu historii. W jednym z wywiadów Klimenko zauważyła:  

Iwan Groźny i Stalin są przedstawiani jako postacie złożone […] tak, były problemy, była 

oprycznina, były represje, jednak mimo wszystko było to silne, skonsolidowane państwo — a 

z punktu widzenia twórców parków historycznych to zawsze lepsze niż brak wewnętrznej 

jedności. Na przykład represje stalinowskie ukazywane są tutaj jako cena za odbudowę kraju. 

To nie są ofiary poniesione na próżno: Stalin wygrał wojnę i odbudował wielkie mocarstwo308.  

Myśl tę Klimenko rozwija w jednym ze swoich artykułów, zwracając uwagę na problem 

interpretacji radzieckich zbrodni w kontekście legitymizowania obecnej władzy: 

 
307 И.А. Вальдман, Парк-музей „Россия – моя история” как опыт современной российской политики 

памяти, Алтайская школа политических исследований 20.05.2019. https://ashpi.asu.ru/ic/?p=17643&utm 

[dostęp: 01.03.2025]. 
308 С. Хазов-Кассиа, dz. cyt.  



102 

 

Interpretacja zbrodni sowieckich (re)produkowana w parkach „Rosja — Moja Historia” 

pozwala przekształcić pamięć o nich z potencjalnie niebezpiecznego komentarza wobec 

reżimu Władimira Putina (gdyż podważa ona wartość państwa zdolnego do popełniania 

okrutnych zbrodni wobec własnych obywateli) w komentarz użyteczny — taki, który 

dowartościowuje samą ideę państwa, niezależnie od jego zdolności do zapewnienia 

obywatelom dobrobytu czy nawet życia. W ten sposób przekaz ten idealnie wpisuje się w 

quasi-ideologię obecnego reżimu, którego fundamentem od początku rządów Putina w 2000 

roku pozostaje etatyzm309. 

Po trzecie, charakterystyczną cechą narracji w parkach jest prezentowanie historii w 

formach silnie uproszczonych. Valdman zwraca uwagę na „klipowy charakter” tych instytucji: 

„Rozprzestrzenianie się muzeów multimedialnych na świecie — do których zasadnie można 

zaliczyć również historyczny park  «Rosja – Moja Historia» — wyraźnie odzwierciedla 

tendencję rozwoju zjawiska myślenia klipowego, które jest obecnie szeroko dyskutowane”310. 

Tego rodzaju „klipowy” przekaz sprzyja szybkiemu odbiorowi informacji oraz kształtowaniu 

powierzchownych opinii. W takim modelu przekazu treści nie są poddawane krytycznej 

analizie, lecz sprowadzane do prostych, łatwych w odbiorze komunikatów. 

Po czwarte, wyraźnie zaznacza się tendencja do sakralizacji państwa. W szczególności 

akcentowany jest „święty” charakter średniowiecznych książąt oraz dynastii Romanowów. Nie 

wdając się głębiej w ten wątek, warto zauważyć, że taka narracja wzmacnia postrzeganie 

rosyjskiej państwowości jako bytu niemal sakralnego, co niesie za sobą istotne konsekwencje 

ideologiczne. 

Wszystkie te elementy składają się na obraz historii, który nie tylko selektywnie dobiera 

fakty, ale także wzmacnia określoną wizję rosyjskiej państwowości, skoncentrowaną na 

autorytarnej ciągłości władzy, sakralizacji rządzących oraz eliminacji niewygodnych aspektów 

przeszłości. Klimenko wskazuje:  

Narracja (re)produkowana w ramach projektu „Rosja – moja historia” charakteryzowała się 

radykalną ciągłością. Zaklejała pęknięcia i przepaści między Rusią Kijowską, Wielkim 

Księstwem Moskiewskim, Imperium Rosyjskim, Związkiem Radzieckim i Federacją 

Rosyjską. Wszystkie okresy przeszłości Rosji układały się w cykliczną sekwencję. Wydawało 

się więc, że historia działa jak wahadło: od czasów rozłamu narodowego, któremu towarzyszył 

rozkład państwa — do okresów narodowej konsolidacji, która rodzi potęgę państwa — i z 

powrotem do degeneracji państwa wynikającej z podziałów w narodzie. Dwa główne tematy 

tej narracji to jedność narodu rosyjskiego i siła państwa rosyjskiego311.  

 
309 E.V. Klimenko, Politically Useful Tragedies: The Soviet Atrocities in the Historical Park(s) „Russia — My 

History”, „Problems of Post-Communism” 2023, t. 70, nr 5, s.553.  
310 И.А. Вальдман, Парк-музей „Россия – моя история”… [dostęp: 01.03.2025]. 
311 E.V. Klimenko, Church, State, and the „Russia – My History” Project. Narrating the National Past and 

Legitimizing the Political Regime in Contemporary Russia, Warszawa 2023 [Rozprawa doktorska, Instytut 

Filozofii I Socjologii PAN].  



103 

 

Podsumowując, projekt ten opiera się na wzmacnianiu idei ciągłości rosyjskiej państwowości, 

częściowo na jej sakralizacji oraz na eksponowaniu wybranych elementów symbolicznych. 

Instytucje tego typu funkcjonują obecnie w większości dużych rosyjskich miast, co wskazuje 

na ich rosnącą rolę w kształtowaniu określonej wizji pamięci historycznej w przestrzeni 

publicznej. W części centrów organizowane są również wydarzenia odnoszące się do 

wojennych działań w Ukrainie, co bezpośrednio łączy działalność tych placówek z aktualnymi 

narracjami politycznymi rosyjskich władz312. 

 

2.3.2. Oświata: na przykładzie Rosyjskiego Towarzystwa Znanie  

W ramach projektów ukierunkowanych na funkcję oświatową szczególną uwagę warto 

zwrócić na Rosyjskie Towarzystwo Znanie — organizację, aktywnie realizującą inicjatywy 

zarówno w obszarze edukacji, jak i kultury. Organizacja ta nie doczekała się szerokiego 

omówienia w historiografii. Analiza dostępnych danych empirycznych pozwala uznać ją za 

jeden z kluczowych podmiotów uczestniczących w budowaniu przekazu ideologicznego. Na 

początku warto krótko scharakteryzować samą organizację. 

Towarzystwo zostało utworzone w 2015 roku na mocy dekretu Putina dotyczącego 

działalności oświatowej313 i funkcjonuje we wszystkich federalnych okręgach Federacji 

Rosyjskiej, a także na okupowanych terytoriach, określanych w rosyjskim dyskursie 

publicznym jako „historyczne regiony”314. Na czele rady nadzorczej organizacji stoi Siergiej 

Kirienko315. Założycielem jest Ministerstwo Edukacji i Nauki Federacji Rosyjskiej316.  

Zwraca uwagę sposób przedstawiania celów organizacji — na stronie internetowej 

przeważają ogólnikowe sformułowania odwołujące się do wartości naukowych, edukacyjnych 

i społecznych (m.in. popularyzacja nauki, wsparcie uczniów i nauczyciele, promowanie 

 
312 В музее „Россия-моя история” открылась выставка „Герои спецоперации”, Герои спецоперации.   

https://xn--80afgaaqda2ccjchhj6ff.xn--p1ai/smi3_03 [dostęp: 05.09.2025]. 
313 Указ Президента Российской Федерации от 11.12.2015 nr 617 „О создании Общероссийской 

общественно государственной просветительской организации «Российское общество ‘Знание’» (2015, nr 

617). http://publication.pravo.gov.ru/Document/View/0001201512110006 [dostęp: 20.11.2022]. 

Organizacja buduje narrację o ciągłości z radziecką organizacją Znanie, działającą w latach 1947–1991. W okresie 

1992–2016 funkcjonowała jako dobrowolna, samorządna organizacja, jednak status organizacji społeczno-

państwowej uzyskała na mocy dekretu Putina w 2016 roku.  
314 Региональная организационная структура, Общество Знание. https://znanierussia.ru/about/departments 

[dostęp: 20.09.2025]. 
315 Руководство, Общество Знание. https://znanierussia.ru/management/supervisory-council [dostęp: 

20.09.2025]. 
316 Устав общероссийской общественно-государственной просветительской организации „Российское 

общество «Знание»”, Москва 2024, s. 10. https://roz-

events.storage.yandexcloud.net/media/documents/%D0%A3%D0%A1%D0%A2%D0%90%D0%92.pdf [dostęp: 

20.09.2025].  



104 

 

zdrowego stylu życia oraz ochrona zabytków)317. Natomiast statut organizacji wyraźnie 

akcentuje znaczenie kształtowania patriotycznego dyskursu, wskazując jako główne cele:  

1. rozwój społeczeństwa obywatelskiego; 

2. wychowanie obywateli Federacji Rosyjskiej w duchu wartości moralnych i 

patriotycznych; 

3. podnoszenie poziomu naukowego, kulturalnego i edukacyjnego społeczeństwa; 

4. zwiększenie efektywności działalności edukacyjno-oświatowej w Federacji 

Rosyjskiej318.  

W ramach działalności organizacji realizowany jest szeroki wachlarz inicjatyw, 

obejmujących projekty, wydarzenia, seanse filmowe, wykłady, kursy, podcasty, artykuły, a 

także rekomendacje dotyczące prowadzenia zajęć Rozmowy o ważnych rzeczach. Część z tych 

działań ma charakter neutralny i koncentruje się głównie na organizacji różnego rodzaju 

konkursów oraz wydarzeń edukacyjnych. Równolegle jednak realizowane są inicjatywy 

wzmacniające dyskurs militarny, co umożliwia dostrzeżenie profilowanej narracji 

ideologicznej, rozwijającej się w kilku zasadniczych kierunkach:  

Po pierwsze, konstruowanie narracji dotyczącej tzw. „specjalnej operacji wojskowej” 

(SVO). Wojna w Ukrainie interpretowana jest przez pryzmat Wielkiej Wojny Ojczyźnianej 

oraz mitów, które wokół niej zostały ukształtowane. Narracja „SVO” odwołuje się do wcześniej 

utrwalonego schematu walki z nazizmem: współczesny konflikt zostaje wpisany w heroiczny 

wzorzec obrony ojczyzny, co prowadzi do stopniowego utożsamienia obu zjawisk. 

Organizowane spotkania z uczestnikami tzw. „SVO” służą kreowaniu wizerunku „bohaterów”, 

a towarzyszące im apele o wsparcie frontu wpisują się w strategię mobilizacji społecznej. W 

tym procesie dochodzi do reinterpretacji pojęć — pamięć o Wielkiej Wojnie Ojczyźnianej 

zostaje przekształcona tak, by poprzez jej utożsamienie z narracją „SVO” legitymizować 

działania zbrojne w Ukrainie. Narracja o „zwycięstwie”, budowana przez dziesięciolecia, 

zostaje przeniesiona na tzw. „SVO”, nadając jej analogiczny status moralny i emocjonalny.  

Po drugie, rozwijana jest retoryka antyamerykańska, oparta na selektywnych 

interpretacjach historycznych i uproszczonych schematach wyjaśniających — m.in. narracjach 

o rzekomym „stworzeniu Hitlera przez USA”, oraz na przedstawianiu kapitalistycznego 

systemu społeczno-gospodarczego jako zagrożenia dla Rosji319. Wzmacnia ją odwołanie do 

 
317 Об обществе, Общество Знание. https://znanierussia.ru/about [dostęp: 20.09.2025]. 
318 Устав общероссийской общественно-государственной просветительской организации „Российское 

общество «Знание»”... s. 3. 
319 C. Васильев, СВО: два года, которые изменили мир. Лекция. Общество Знание. 

https://znanierussia.ru/library/video/svo-dva-goda-kotorye-izmenili-mir-4592?from=cinema [dostęp: 

20.09.2025].  



105 

 

słów Putina o „rozpadzie Związku Radzieckiego jako największej katastrofie XX wieku” oraz 

systematyczne rozwijanie dyskursu o tzw. „destrukcyjnym wpływie” Zachodu, Stanów 

Zjednoczonych i NATO. Całość dopełnia retoryka rewanżystowska, ukierunkowana na 

wytworzenie w społeczeństwie przekonania o potrzebie odbudowy dawnej potęgi państwa320. 

W omawianej narracji Stany Zjednoczone prezentowane są jako państwo prowadzące politykę 

ekspansjonistyczną, interpretowaną jako mającą na celu osłabienie Rosji i ograniczenie jej 

wpływów międzynarodowych.  

Po trzecie, warto zwrócić uwagę na tendencje, które mogą być interpretowane jako 

wzmacniające elementy kultu Putina. Przykładem jest projekt Otwarta lekcja z Prezydentem 

Federacji Rosyjskiej (ros. Открытый урок с Президентом РФ Владимиром Путиным )321, 

podczas którego Putin wystąpił w wykreowanym wizerunku historyka. Choć kult jednostki nie 

jest tu eksponowany wprost, akcentuje się przede wszystkim wizerunek Putina jako eksperta i 

autorytetu, którego wiedza ma legitymizować określoną narrację. 

Po czwarte, rozwijane są liczne projekty patriotyczne odwołujące się do retoryki 

„tradycyjnych wartości”, spośród których jednym z flagowych jest DNK Rossii (ros. ДНК 

России) — inicjatywa opisywana jako „cykl wideoklipów patriotycznych, mający na celu 

walkę z fałszowaniem historii, popularyzację dziedzictwa kulturowego oraz tradycyjnych 

wartości”322. Warto zwrócić uwagę na samą nazwę projektu. Oficjalnie skrót DNK (ros. ДНК) 

w języku rosyjskim oznacza DNA i jest powszechnie rozpoznawalny wśród osób 

rosyjskojęzycznych. W kontekście analizowanego projektu termin ten został jednak 

zreinterpretowany jako „Duchowo-Moralny Kod Rosji” (ros. Духовно-нравственный код 

России). Sama nazwa wprowadza do dyskursu element retoryki o zabarwieniu biologizującym 

— jej brzmienie przywołuje skojarzenia z „DNA Rosjan”, co może być odczytywane jako 

sugestia istnienia szczególnego, dziedzicznego kodu duchowości i moralności przypisywanego 

rosyjskiemu narodowi. 

Po piąte, istotnym elementem działalności Towarzystwa jest systematyczne 

angażowanie czołowych przedstawicieli władz państwowych i duchowieństwa w inicjatywy 

edukacyjne stowarzyszenia Znanie, w ramach której występują oni oficjalnie jako lektorzy. Do 

grona tych osób należą m.in. Michaił Miszustin, Walentyna Matwijenko, Dmitrij Miedwiediew 

 
Pogląd ten nie jest powszechny; stanowi raczej jedną z wariantów wpisujących się w szerszą tendencję 

antyzachodnich narracji.  
320 Россия в мире, Документальный фильм. Общество Знание. https://znanierussia.ru/library/video/rossiya-v-

mire-1922?from=cinema [dostęp: 20.09.2025]. 
321:Zob. Открытый урок с Президентом РФ Владимиром Путиным, Лекция. Общество Знание 07.09.2021. 

https://znanierussia.ru/library/video/otkrytyj-urok-s-prezidentom-rf-66 [dostęp: 20.09.2025]. 
322 ДНК России, Общество Знание. https://znanierussia.ru/cinema/collections/dnk-rossii [dostęp: 20.07.2025].  



106 

 

oraz patriarcha Cyryl. Ponadto wśród lektorów znajduje się również Dugin, którego udział 

dodatkowo wzmacnia ideologiczny charakter przekazu. 

W pewnym sensie stowarzyszenie Znanie funkcjonuje jako swoisty ekosystem323 

ideologiczny, w ramach którego produkowane i dystrybuowane są treści o określonym profilu 

światopoglądowym. Dominujące narracje koncentrują się wokół idei państwowości, a istotnym 

wątkiem pozostaje również tematyka wojenna, ze szczególnym uwzględnieniem tzw. „SVO”. 

 

2.3.3. Miejsca pamięci: na przykładzie Rosyjskiego Towarzystwa Wojskowo-

Historycznego 

W sferze kultury oraz w obszarze organizacji rosyjskiej urbanistyki istotną rolę odgrywa 

ogólnorosyjska społeczno-państwowa organizacja Rosyjskie Wojskowo-Historyczne 

Towarzystwo (ros. Российское военно-историческое общество, РВИО/RVIO), utworzona 

w 2012 roku na mocy dekretu Putina. Założycielami towarzystwa są Ministerstwo Kultury 

Federacji Rosyjskiej oraz Ministerstwo Obrony Federacji Rosyjskiej324. Deklarowanym celem 

RVIO jest zarówno „konsolidacja sił państwa i społeczeństwa w badaniu wojskowo-

historycznej przeszłości Rosji” jak i „przeciwdziałanie próbom jej zniekształcania” 325. Na czele 

organizacji stoi Miediński, odgrywający kluczową rolę w kształtowaniu historycznego 

wymiaru współczesnego dyskursu ideologicznego326.  

Stowarzyszenie realizuje różnorodne projekty ukierunkowane na popularyzację 

wojskowo-historycznej przeszłości Rosji oraz współpracuje z wieloma instytucjami, w tym z 

Rosyjskim Towarzystwem Historycznym (ros. Российское историческое общество). Zakres 

jego działalności jest szeroki i obejmuje m.in. edukację dzieci i młodzieży (organizację obozów 

wojskowo-historycznych), konserwację obiektów wojskowych i zabytków historycznych, 

zakładanie muzeów wojskowych, wznoszenie nowych pomników, a także produkcję filmów, 

publikację książek oraz inne inicjatywy ukierunkowane na upowszechnianie określonej wizji 

historii. Dotychczasowe badania nad działalnością organizacji mają charakter 

fragmentaryczny. W niniejszej części pracy uwaga zostanie skierowana na przedstawienie 

 
323 Termin „ekosystem” stosowany jest w niniejszej pracy w szerokim znaczeniu, zapożyczonym z 

anglojęzycznego dyskursu naukowego i medialnego. Odnosi się on do dynamicznego układu powiązań między 

aktorami, instytucjami oraz formami przekazu. W ostatnich latach pojęcie to coraz częściej pojawia się w polskim 

dyskursie medialnym. 
324 Устав Общероссийской общественно-государственной организации „Российское военно-историческое 

общество”, Москва 2022. s. 2. https://rvio.ru/storage/media/ustav_rvio_2022.pdf [dostęp: 12.12.2024]. 
325 Tamże. 
326 А. Колесников, Научный путинизм. Как в России оформляется официальная идеология, Carnegie 

01.11.2022. https://carnegieendowment.org/russia-eurasia/politika/2022/11/scientific-putinism-shaping-official-

ideology-in-russia?lang=ru [dostęp: 11.12.2022]. 



107 

 

głównych obszarów i form aktywności stowarzyszenia w odniesieniu do ideologicznego 

dyskursu. 

Jednym z kluczowych kierunków działalności stowarzyszenia jest produkcja filmów o 

tematyce wojennej, w zdecydowanej większości dotyczących II wojny światowej, które 

odgrywają istotną rolę w podtrzymywaniu i wzmacnianiu narracji o Wielkiej Wojnie 

Ojczyźnianej. W przekazach własnych RVIO, publikowanych na oficjalnej stronie 

stowarzyszenia, akcentuje się, że: 

Rosyjskie Towarzystwo Wojskowo-Historyczne przedstawiło szereg udanych projektów 

filmowych, doradzając ich twórcom oraz uczestnicząc w pisaniu scenariuszy. Wśród nich 

znajdują się m.in. filmy fabularne Sobibór (reż. Konstantin Chabenski), Czołgi (reż. Kim 

Drużynin), Batalion (producent generalny Igor Ugolnikow), A jutro była cisza… (reż. Renat 

Dawletiarow), Bitwa o Sewastopol (reż. Siergiej Mokricki), a także ośmioodcinkowy film 

dokumentalny o I wojnie światowej wyemitowany na kanale Pierwyj Kanał327. 

Towarzystwo uczestniczy również w pracach Rady Powierniczej Funduszu Kinematografii 

(ros. Попечительский совет Фонда кино) oraz w Radzie Ekspertów ds. scenariuszy 

filmowych (ros. Экспертный Совет по киносценариям). W ramach swojej działalności 

przeprowadziło ono recenzję naukową ponad 150 scenariuszy. Ponadto, z udziałem organizacji 

powstały liczne filmy o tematyce wojskowo-historycznej, w tym produkcje dotyczące 

Krymu328. 

Do flagowych projektów należą Propaganda monumentalna (ros. Монументальная 

пропаганда) oraz Miejsca pamięci (ros. Места памяти)329. W ich ramach funkcjonują 

programy ukierunkowane na tworzenie nowych miejsc pamięci, co skutkuje 

podporządkowaniem przestrzeni miejskiej celom państwowej polityki pamięci. Znamienne 

jest, że sama koncepcja propagandy monumentalnej została zaproponowana po raz pierwszy 

zaproponowana przez Włodzimierza Lenina330. Rzeźba oraz sztuka monumentalna były 

wówczas traktowane jako narzędzia agitacji rewolucyjnej w okresie kształtowania się systemu 

komunistycznego. Metody te pozostają aktualne również we współczesnej Rosji. W ramach 

projektu Propaganda monumentalna, jak podaje organizacja, „wzniesiono ponad 250 

pomników na terenie Rosji i poza jej granicami”331. Pomniki w przestrzeni publicznej 

 
327 Фильмы и книги РВИО, Российское военно-историческое общество 14.02.2015. 

https://rvio.ru/activities/projects/fil-my-i-knigi-rvio [dostęp: 13.06.2025]. 
328 W pierwszych latach władzy radzieckiej ogłoszono „leninowski plan propagandy monumentalnej”. 12 kwietnia 

1918 r. podpisano dekret Rady Komisarzy Ludowych „O pomnikach Republiki”, a dwa dni później opublikowano 

„Listę osób, którym mają zostać wzniesione pomniki” w największych miastach kraju.  
329 Монументальная пропаганда, Российское военно-историческое общество. 

https://rvio.ru/projects/monumental-promotion [dostęp: 13.06.2025]. 
330 Tamże. 
331 Монументальная пропаганда… [dostęp: 13.06.2025]. 



108 

 

kształtowane są wokół kilku głównych narracji historycznych.  

Pierwszą z nich stanowi narracja wojenna, obejmująca m.in. upamiętnienia Wielkiej 

Wojny Ojczyźnianej, poszczególnych bitew Wojny Ojczyźnianej oraz I wojny światowej. Od 

2012 roku obserwuje się intensyfikację działań związanych z rozbudową infrastruktury 

upamiętnień i akcentowaniem motywu zwycięstwa, co skutkuje powstawaniem licznych 

nowych pomników i miejsc pamięci. Inicjatywy te realizowane są nie tylko na terytorium 

Federacji Rosyjskiej, lecz także na obszarach okupowanych, gdzie pomniki pełnią funkcję 

narzędzi symbolicznej legitymizacji rosyjskiej obecności. Przykładami takich działań są m.in. 

pomnik Pawła Sudopłatowa w Melitopolu332 oraz monument Obrońcom Donbasu w 

Doniecku333. 

Drugą osią jest dziedzictwo Rusi Kijowskiej334 oraz późniejszego Wielkiego Księstwa 

Moskiewskiego, z wyraźnym podkreśleniem roli ich władców, spośród których wielu zostało 

kanonizowanych i włączonych do prawosławnego kultu świętych. Tendencja ta wpisuje się w 

dyskurs wzmacniający narracje o wielkomocarstwowej roli Rosji i jej misji cywilizacyjnej, 

kształtując obraz państwa jako strażniczki tradycji prawosławnej i duchowej ciągłości335.  

Jednym z najbardziej głośnych wydarzeń było odsłonięcie w 2016 roku w Moskwie 

pomnika księcia Włodzimierza. Wydarzenie to wywołało szeroką debatę publiczną dotyczącą 

jego zasadności i celowości, stając się przedmiotem sporów interpretacyjnych:  

Pojawia się inne pytanie, a mianowicie celowość tego działania z punktu widzenia władzy 

państwowej z takich czy innych względów. W tym przypadku względy są całkowicie 

oczywiste: jest to próba pokazania, że prawdziwym spadkobiercą Rusi Kijowskiej nie jest 

państwo ze stolicą w Kijowie, lecz państwo ze stolicą w Moskwie336. 

 
332 Zob. Бюст Павлу Судоплатову установлен в Мелитополе, Российское военно-историческое общество 

07.07.2022. https://rvio.ru/activities/news/byust-pavlu-sudoplatovu-ustanovlen-v-melitopole [dostęp: 

15.05.2024]. 
333 Zob. В центре Донецка установили памятник шахтерам – защитникам Донбасса, ТАСС 08.09.2023. 

https://tass.ru/obschestvo/18683315 [dostęp: 15.05.2024]. 
334 Dodatkowym przykładem jest kult świętych Piotra i Fiewronii z Muromia — postaci związanych z 

dziedzictwem Rusi, zajmujących istotne miejsce w prawosławnej tradycji kulturowej. Pomniki tej pary pojawiają 

się w wielu miastach Rosji, a państwo wspiera ten kult jako narzędzie promowania konserwatywnego modelu 

małżeństwa. Choć pomniki te nie powstały w ramach działalności Rosyjskiego Wojskowo-Historycznego 

Towarzystwa, mogą być interpretowane jako element szerszej strategii symbolicznej, ukierunkowanej na 

upowszechnianie tzw. tradycyjnych wartości w przestrzeni publicznej.  
335 Szczególnym przykładem wpisującym się w tę narrację jest pomnik „Uprzejmych ludzi”, odsłonięty w 2016 

roku w Symferopolu, odnoszący się do obecności rosyjskich żołnierzy podczas wydarzeń związanych z aneksją 

Krymu w 2014 roku. Obiekt ten funkcjonuje w przestrzeni symbolicznej jako narzędzie gloryfikacji rosyjskich sił 

zbrojnych, przedstawianych w tym przekazie jako „wyzwoliciele” i „obrońcy” ludności rosyjskojęzycznej. Choć 

pomnik nie powstał w ramach działalności Rosyjskiego Wojskowo-Historycznego Towarzystwa, jego realizacja 

wskazuje na rozwój propagandy monumentalnej jako jednej z charakterystycznych cech współczesnej Rosji. 
336 „Это попытка показать, что наследником Киевской Руси является не Киев , а Москва” – историк и 

скульптор о памятнике князю Владимира, TV Rain 14.09.2016. 

https://tvrain.tv/teleshow/here_and_now/vladimir-417093/ [dostęp: 15.05.2024]. 



109 

 

Warto dodać, że pomnik akcentuje symbolikę „krzyża i miecza”, co pozwala interpretować go 

nie tylko jako odniesienie do Włodzimierza jako chrzciciela, lecz także jako odwołanie do idei 

„wojującego” prawosławia. 

Kolejnym przykładem są pomniki Aleksandra Newskiego, którego wizerunek 

wykorzystywany jest do wzmacniania narracji przedstawiającej Rosję jako państwo 

przeciwstawiające się Zachodowi. Jak zauważa Iwan Kurilla: 

Aleksander Newski to postać niezwykle wygodna. W rzeczywistości wiadomo o nim bardzo 

niewiele. Innymi słowy, wiele z tego, co wydaje się nam, że o nim wiemy, zostało w 

rzeczywistości wymyślone lub dopowiedziane przez późniejszych historyków. W tym sensie 

bardzo łatwo wykorzystuje się go jako symbol. […] I zasadnicza rola tej postaci — nie 

historycznej osoby, lecz symbolu, w jaki została przekształcona — polegała na tym, że walczył 

z Zachodem i starał się utrzymywać przyjazne stosunki ze Wschodem337. 

Trzecim nurtem jest narracja państwowości, obecna zarówno w Imperium Rosyjskim, 

jak i w ZSRR. Wymownym przykładem jej współczesnego wykorzystania jest odsłonięcie w 

2023 roku w Petersburgu pomnika Siergieja Uwarowa — autora ideologicznej koncepcji 

Prawosławie, samowładztwo, ludowość (ros. Православие, самодержавие, народность)338. 

W ramach odwołań do tradycji radzieckiej należy natomiast wskazać na zjawisko restalinizacji, 

czego wyrazem jest coraz częstsze odsłanianie pomników Stalina. Jak zauważa Chawryło: 

„Kreml wykorzystuje ambiwalentny i powierzchowny stosunek obywateli do Stalina i choć nie 

gloryfikuje go wprost, to przyzwala na jego kult społeczny i sam przyczynia się do niego, 

eksponując wybiórczo pozytywne aspekty działalności wodza oraz mitologizując jego 

obraz”339.  

Monumentalna propaganda w Rosji odgrywa istotną rolę w procesie reideologizacji 

społeczeństwa, kształtując narracje historyczne i wzmacniając legitymizację władzy. Poprzez 

selektywne formy upamiętnienia — od akcentowania motywu zwycięstwa i imperialnej potęgi, 

przez sakralizację prawosławia, po restalinizację — państwo konstruuje określoną wizję 

przeszłości, która służy uzasadnianiu jego współczesnych ambicji politycznych. W obszarze 

kinematografii, w ramach projektów realizowanych przez Towarzystwo, centralnym motywem 

pozostaje Wielka Wojna Ojczyźniana, stanowiąca główną oś narracyjną w rosyjskiej polityce 

pamięci.  

 
337 Зачем кремлевским идеологам культ Александра Невского? Объясняет историк Иван Курилла, 

Настоящее время 18.09.2021. https://www.currenttime.tv/a/russia-nevsky-anniversary-propaganda-interview-

/31465401.html [dostęp: 20.05.2024]. 
338 „Человек он уникальный”. Мединский и Кравцов открыли у СпбГУ памятник графу Уварову, Фонтанка 

24.11.2023. https://www.fontanka.ru/2023/11/24/72951110/ [dostęp: 20.05.2024]. 

 339 K. Chawryło, Stalin w dzisiejszej Rosji. Popularny i potrzebny, „Komentarze OSW”, nr 252, 31.10.2017, s.1.  



110 

 

 

2.4. Aparat informacyjno-cyfrowy 

W klasycznym ujęciu Althussera chodzi o państwowy aparat informacyjny. Jednak 

wraz ze zmianami technologicznymi oraz rosnącą rolą środowiska cyfrowego zasadne staje się 

rozszerzenie tej kategorii i posługiwanie się pojęciem aparatu informacyjno-cyfrowego, z 

możliwością wyróżnienia jego dwóch uzupełniających się wymiarów. Na potrzeby niniejszej 

pracy aparat ten został poszerzony o komponent cyfrowy, którego znaczenie w zarządzaniu 

przepływem informacji i kształtowaniu przestrzeni komunikacyjnej współcześnie wyraźnie 

wzrosło. W przedstawionej analizie państwowy aparat informacyjno-cyfrowy rozumiany jest 

jako zbiór instytucji, technologii i procedur służących organizacji, przetwarzaniu i 

rozpowszechnianiu informacji publicznej z wykorzystaniem zarówno tradycyjnych, jak i 

cyfrowych środków komunikacji. Obejmuje on media, platformy internetowe oraz 

infrastrukturę cyfrową, które umożliwiają państwu realizację funkcji komunikacyjnych, 

koordynacyjnych oraz — w określonych kontekstach — ideologicznych w przestrzeni 

informacyjnej. 

Należy zauważyć, że współczesny rosyjski ekosystem cyfrowy coraz wyraźniej 

orientuje się na tworzenie zamkniętej, wewnętrznej infrastruktury komunikacyjno-

informacyjnej. Po 2022 roku część popularnych serwisów — takich jak Instagram czy 

Facebook — została zablokowana na skutek uznania spółki Meta Platforms Inc. przez rosyjskie 

organy sądowe za organizację ekstremistyczną340. Jednocześnie decyzja ta nie objęła 

komunikatora WhatsApp, co — jak wskazano w uzasadnieniu orzeczenia — uzasadniono 

„brakiem funkcji publicznego rozpowszechniania informacji”341.  

Warto dodać, że YouTube, choć formalnie nie został objęty pełnym zakazem, jest w 

Rosji znacząco ograniczany pod względem funkcjonalnym342. Od 2024 roku obserwuje się 

znaczne spowolnienie działania platformy, trudności z odtwarzaniem treści oraz rosnącą 

konieczność korzystania z VPN, co w praktyce prowadzi do de facto ograniczenia dostępu i 

może skutkować stopniowym wzrostem udziału krajowych serwisów wideo. Równolegle w 

rosyjskiej przestrzeni cyfrowej regularnie pojawiają się okresowe ograniczenia dotyczące 

innych stron internetowych, w tym zagranicznych portali informacyjnych i serwisów 

 
340 В России признали экстремистскими и запретили Facebook и Instagram, РБК 21.03.2022. 

https://www.rbc.ru/politics/21/03/2022/623882d99a79476d9ca054ab [dostęp: 25.03.2022]. 
341 Tamże. 
342 YouTube Practically „Blocked” In Russia, Expert Says, As Traffic Plummets, RadioFreeEurope 24.12.2024. 

https://www.rferl.org/a/youtube-practically-blocked-in-russia-expert-says/33251568.html [dostęp: 20.03.2025].  



111 

 

społecznościowych, co dodatkowo wzmacnia tendencję do tworzenia zamkniętego, krajowego 

środowiska cyfrowego. 

W kontekście kształtowania się rosyjskiego modelu cyfrowego istotne jest nakreślenie 

ogólnego zarysu jego najważniejszych komponentów. Przeglądarka i wyszukiwarka Yandex 

wraz z asystentem głosowym Alisą stanowią przykład narzędzi algorytmicznie mediowanej 

komunikacji, integrujących usługi informacyjne, nawigacyjne i użytkowe w ramach jednej 

ekosfery. Natomiast VKontakte, przekształcone w wielofunkcyjną platformę społecznościową, 

obejmuje nie tylko komunikację i wymianę treści, lecz także usługi handlowe, muzyczne, 

dostawcze i finansowe, pełniąc funkcję rozbudowanego wirtualnego ekosystemu. Od 2025 roku 

rozwijany jest również nowy komunikator MAX, który wpisuje się w tendencję poszerzania i 

autonomizacji krajowej infrastruktury cyfrowej343.  

W ostatnich latach w Rosji rozwijane są również własne systemy generatywnej 

sztucznej inteligencji, stanowiące odpowiedniki globalnych modeli językowych. Do 

najważniejszych z nich należą GigaChat, opracowany przez Sberbank oraz YandexGPT344, 

rozwijany w ramach infrastruktury Yandexu. Ich rozwój wpisuje się w szerszą tendencję 

wzmacniania autonomii rosyjskiej ekosfery cyfrowej.  

Warto zauważyć, że od 2022 roku pojawiają się nowe strony internetowe powiązane z 

oficjalnym przekazem państwowym, w tym serwisy dotyczące tzw. „SVO”, wykorzystujące 

m.in. formy wizualnej estetyzacji, takie jak biogramy przedstawiane w formie komiksów345. W 

przestrzeni cyfrowej funkcjonują także m.in. portale gromadzące informacje o podmiotach 

uznanych za „zagranicznych agentów” lub „organizacje niepożądane”346. Choć nie zawsze 

możliwe jest jednoznaczne ustalenie podmiotów odpowiedzialnych za powstawanie i 

utrzymanie tych stron, stanowią one charakterystyczny element ekosfery informacyjnej w Rosji 

po 2022 roku. Wszystkie wymienione tendencje wymagają odrębnych, pogłębionych analiz 

badawczych. 

 
343 Pojawienie się komunikatora MAX wywołało szeroką dyskusję, głównie z uwagi na obawy dotyczące jego 

potencjalnego wykorzystania do monitorowania aktywności użytkowników i rozszerzania kontroli w środowisku 

cyfrowym. W raporcie Instytutu Europy Środkowej podkreślano: „Stanowi to znaczącą eskalację w dążeniu władz 

Rosji do swoiście pojmowanej «cyfrowej suwerenności» i ma fundamentalne konsekwencje dla prywatności 

obywateli oraz funkcjonowania społeczeństwa obywatelskiego”. Zob. Max zamiast WhatsAppa: Rosja 

centralizuje kontrolę nad komunikacją cyfrową, Instytut Europy Środkowej. https://ies.lublin.pl/komentarze/max-

zamiast-whatsappa-rosja-centralizuje-kontrole-nad-komunikacja-cyfrowa/ [dostęp: 01.11.2025]. 
344 W przestrzeni publicznej odnotowano również incydent, w którym Dmitrij Miedwiediew skrytykował model 

YandexGPT za „odmowę” generowania odpowiedzi na wybrane zagadnienia o charakterze politycznym i 

historycznym. Zob. Дмитрия Медведева взбесило, что YandexGPT не хочет рассказывать про Бандеру, 

Meduza 21.05.2024. https://meduza.io/feature/2024/05/21/dmitriya-medvedeva-vzbesilo-chto-yandexgpt-ne-

hochet-rasskazyvat-pro-banderu [dostęp: 30.06.2024]. 
345 Zob. Герои спецоперации, https://xn--80afgaaqda2ccjchhj6ff.xn--p1ai/ [dostęp: 15.11.2025]. 
346 Zob. Русофобы, https://russophob.ru/ [dostęp: 15.11.2025].  



112 

 

Rozwój opisanych narzędzi i platform należy postrzegać jako element szerszego 

procesu kształtowania państwowego aparatu informacyjno-cyfrowego, który obejmuje 

zarówno środowisko cyfrowe, jak i tradycyjne media. W szerszej perspektywie segment 

cyfrowy tego aparatu pozostaje jednak komplementarny wobec mediów masowych, spośród 

których kluczową rolę nadal odgrywa telewizja. Z tego względu w dalszej części analizy uwaga 

zostanie skierowana na telewizję jako jednego z centralnych komponentów aparatu 

informacyjno-cyfrowego współczesnej Rosji. Należy podkreślić, że państwowy aparat ten 

stanowi kluczowe narzędzie kształtowania przekazu propagandowego. Problem rosyjskiej 

propagandy był wielokrotnie analizowany zarówno w literaturze naukowej, jak i w debacie 

publicznej, obejmując zagadnienia dotyczące mechanizmów oddziaływania, strategii 

retorycznych oraz sposobów manipulowania percepcją społeczną347.  

Celem niniejszej części pracy jest wskazanie dominujących osi tematycznych i 

narracyjnych, wokół których budowany jest współczesny przekaz medialny, a także 

identyfikacja najważniejszych motywów i uchwycenie szerszych tendencji obecnych w 

dominującym dyskursie medialnym. Uwaga zostanie poświęcona również treściom 

rozrywkowym, które odgrywają istotną rolę w utrwalaniu narracji i mogą być traktowane jako 

element aparatu kulturowego. Ponieważ zarówno przekaz informacyjny, jak i rozrywkowy 

koncentruje się przede wszystkim w telewizji, zasadne jest ich łączne rozpatrzenie, co 

umożliwia prześledzenie zależności między obiema sferami. W centrum uwagi znajduje się 

zatem telewizja, pozostająca głównym narzędziem przekazu państwowego. Jak trafnie 

zauważył dziennikarz śledczy Roman Badanin: „Telewizor wciąż rządzi Rosją”348. Na 

początku niniejszego opracowania warto zwrócić uwagę na kilka kluczowych kwestii, w tym 

na niektóre etapy rozwoju mediów w okresie „putinowskim”.  

Po pierwsze, w kontekście podporządkowywania mediów kontroli państwowej rok 

2008 stanowi moment instytucjonalnego ugruntowania mechanizmów nadzoru, czego wyrazem 

było powołanie Federalnej Służby Nadzoru w Sferze Łączności Technologii Informacyjnych i 

Komunikacji Masowej (ros. Роскомнадзор), która pełni funkcję głównego organu 

nadzorującego przestrzeń medialną w Rosji. Z perspektywy prawnej ograniczenia były 

wprowadzane stopniowo. Dla ilustracji można wskazać tzw. ustawę o „zagranicznych 

 
347 Zob. np. Kremlin Media Wars: Censorship and Control Since the Invasion of Ukraine, red. W. Sloane, A. 

Raspopina. London: Routledge 2025; A. Antczak, I. Plashkina, Kultowa propaganda: rosyjski dyskurs 

komunikowania politycznego w przekazie telewizyjnym stacji „Pierwyj kanał”, Toruń: Wydawnictwo Adam 

Marszałek 2017.  
348 Я 25 лет изучаю Путина, вДудь 13.09.2022. https://www.youtube.com/watch?v=ytLJssN2cJo [15.09.2025]. 



113 

 

agentach” (ros. иностранные агенты)349, która od 2017 roku objęła również media, 

prowadząc do stygmatyzacji niezależnych redakcji. W rezultacie przyczyniło się to zarówno do 

utraty reklamodawców przez niezależne media, jak i do nasilenia zjawiska autocenzury, 

rozumianej jako mechanizm prewencyjnego unikania potencjalnych sankcji ze strony państwa. 

Po drugie, od początku rządów Putina rozpoczęła się stopniowa likwidacja kanałów 

opozycyjnych350 oraz unifikacja przekazu telewizyjnego, co stworzyło dodatkowe możliwości 

dla działań propagandowych. Warto zauważyć, że wraz z rozpoczętym w 2009 roku procesem 

przejścia z nadawania analogowego na cyfrowe utworzono pierwszy multipleks, obejmujący 

10 kanałów telewizyjnych i 3 radiowe351. W kolejnych latach uruchomiono drugi i trzeci 

multipleks352. Należy również wspomnieć, że w przestrzeni płatnej funkcjonował jeden kanał 

o charakterze opozycyjnym — Dożd (ros. Дождь, TV Rain), obecny w rosyjskiej telewizji 

przez cztery lata (2010–2014). Po odłączeniu od sieci kablowych przeszedł on do modelu 

internetowego oraz zagranicznego nadawania. W 2022 roku w Rosji jego licencja została 

ostatecznie cofnięta, a emisja zablokowana. Warto zatem podkreślić, że w ramach trzech 

multipleksów (30 kanałów) nie znalazł się ani jeden kanał prezentujący treści alternatywne 

wobec przekazu państwowego.  

Aby ukazać dominujące tendencje w przekazie, analiza zostanie skoncentrowana 

wyłącznie na pierwszym multipleksie, który jest podstawowy i obowiązkowy na całym 

terytorium Rosji. W jego skład wchodzą takie kanały jak: Pierwyj Kanał (ros. Первый канал), 

Rossija-1 (ros. Россия1), Match TV (ros. Матч ТВ), NTV (ros. НТВ), Piąty Kanał (ros. Пятый 

канал), Rossija-Kultura (ros. РоссияК), Rossija-24 (ros. Россия24), Karusel (ros. Карусель), 

OTR (ros. Общественное телевидение России) oraz TV Centr. (ros. ТВ Центр)353. 

Flagowym, szeroko rozpoznawanym z uwagi na charakter propagandowy holdingiem 

medialnym w Rosji jest Wszechrosyjska Państwowa Telewizja i Radiofonia (WGTRK) (ros. 

Всероссийкая государственная телевизионная и радиовещательная компания), do której 

 
349 Федеральный закон от 25.11.2017 nr 327-ФЗ „О внесении изменений в статьи 10-4 и 15-3 Федерального 

закона «Об информации, информационных технологиях и о защите информации» и статью 6 Закона 

Российской Федерации «О средствах массовой информации»” (2017, nr 327-ФЗ). 

http://publication.pravo.gov.ru/Document/View/0001201711250002 [dostęp: 20.11.2022]. 
350 Za początek działań wymierzonych w media krytyczne wobec Kremla uznaje się przejęcie NTV przez 

Gazprom-Media w 2001 roku, które de facto zakończyło istnienie stacji jako niezależnego nadawcy i symbolicznie 

otworzyło okres podporządkowywania mediów federalnych władzy państwowej. 
351 Указ Президента РФ от 24.06.2009 nr 715 „Об общероссийских обязательных общедоступных 

телеканалах и радиоканалах” (2009, nr 715). https://www.consultant.ru/document/cons_doc_LAW_88782/ 

[dostęp: 20.11.2022]. 
352 Pierwszy i drugi multipleks mają charakter obowiązkowy i działają na całym terytorium Rosji, natomiast trzeci, 

choć posiada formalny status obowiązkowy, w praktyce nie jest dostępny na całym obszarze kraju. 
353 Указ Президента РФ от 24.06.2009 nr 715... [dostęp: 20.11.2022]. 



114 

 

należą m.in. kanały Rossija-1, Rossija-24, wchodzące w skład podstawowych multipleksów 

cyfrowych. Warto podkreślić, że holding ten udostępnia również miejsce na emisję kanałów 

regionalnych, a ponadto obejmuje multimedialną platformę internetową Smotrim (ros. 

Смотрим), działającą od 2020 roku. Na potrzeby analizy danych empirycznych w pracy 

wybrano cztery kanały: Pierwyj Kanał, Rossija-1, Rossija-24 oraz NTV. Są one postrzegane 

jako główne źródła przekazu medialnego w Rosji, a zarazem należą do pierwszego multipleksu 

cyfrowego, co zapewnia im największy zasięg ogólnokrajowy. Z tego względu stanowią one 

kluczowy materiał badawczy w analizie dominujących narracji medialnych. 

Treści rosyjskiej telewizji można zasadniczo podzielić na dwie główne grupy: treści 

informacyjno-polityczne oraz w szerokim sensie rozrywkowe. Pierwsza kategoria obejmuje 

zarówno serwisy informacyjne, jak i tzw. programy analityczne, które stanowią podstawowy 

nośnik bezpośredniego, sformalizowanego przekazu propagandowego. Serwisy realizują 

przede wszystkim funkcję cyklicznego utrwalania i powtarzania kluczowych komunikatów, 

natomiast programy analityczne interpretują te treści, nadając im określone ramy narracyjne i 

emocjonalne. Z kolei do treści rozrywkowych należą m.in. programy travel, rodzinne i 

lifestyle’owe, które — mimo braku bezpośrednich odniesień politycznych, subtelnie 

wzmacniają pożądane przez państwo narracje społeczne i kulturowe, pełniąc funkcję „miękkiej 

propagandy”.  

Po pierwsze, istotna część przekazu telewizyjnego koncentruje się na postaci Putina. 

Przykładem jest cotygodniowy program Pawła Zarubina i Władimira Sołowiowa Moskwa. 

Kreml. Putin (ros. Москва. Кремль. Путин). Jak podkreślono w opisie programu: „w każdym 

wydaniu ekskluzywnego projektu prezentowana jest kronika jednego tygodnia z życia 

prezydenta Władimira Putina: spotkania na najwyższym szczeblu, podróże służbowe i 

strategiczne decyzje, które zmieniają losy kraju”354. Audycja koncentruje się zatem na 

systematycznym kreowaniu i reprodukowaniu jego wizerunku. Jej formuła podporządkowana 

jest ukazywaniu Putina jako centralnego punktu całego systemu politycznego, co ma na celu 

wzmocnienie jego autorytetu poprzez regularną, zrytualizowaną obecność w przestrzeni 

medialnej. W efekcie program pełni funkcję instrumentu utrwalania personalistycznej struktury 

władzy, a jego narracja konsekwentnie buduje i normalizuje pozycję Putina jako 

niepodważalnego centrum decyzji politycznych i symbolicznego filaru systemu.  

Po drugie, istotnym elementem analizowanego przekazu jest konsekwentnie rozwijana 

narracja antyamerykańska. Jej przykładem jest m.in. cotygodniowe talk-show Wielka gra (ros. 

 
354 Москва. Кремль. Путин. Смотрим. https://smotrim.ru/brand/63170 [dostęp: 15.07.2025].  



115 

 

Большая игра)355. Program ten, w warstwie deklaratywnej przybiera formę pogłębionej analizy 

politycznej, w rzeczywistości wzmacnia dominujące dyskursy i ideologiczne ramy rosyjskiej 

polityki zagranicznej. Szczególną uwagę zwraca duet prowadzących: Wiaczesław Nikonow — 

przewodniczący fundacji Russkij Mir (ros. Фонд Русский мир), instytucji odpowiadającej za 

promocję rosyjskiej „miękkiej siły”, — Dimitri Simes356, występujący w audycji jako 

reprezentant tzw. amerykańskiego punktu widzenia. Choć program odwołuje się do bieżących 

wydarzeń tygodnia, wyraźnie dominuje w nim tendencja do polaryzacji na osi Rosja–USA. W 

warstwie deklaratywnej celem formatu jest prezentacja „dwóch mentalności, dwóch sposobów 

rozumienia świata i historii” oraz poszukiwanie odpowiedzi na pytanie „czy możliwy jest 

dialog, czy też mentalne i kulturowe różnice czynią go praktycznie niemożliwym”357. 

Konstrukcja tego pytania legitymizuje konfrontacyjny charakter przekazu. Zarówno tytuł 

audycji, jak i jej narracyjna architektura odwołują się do historycznego modelu 

geopolitycznego starcia mocarstw. Tego rodzaju rama nie tylko sprzyja konstruowaniu 

antyamerykańskiej optyki, ale również naturalizuje ideę globalnej konfrontacji, przedstawiając 

Stany Zjednoczone jako głównego, nieuchronnego przeciwnika geopolitycznego Rosji. 

Po trzecie, narracje antyukraińskie i antyzachodnie. W agresywnym formacie obecne 

są w programach Niedzielny wieczór z Włodzimierzem Sołowiowem (ros. Воскресный вечер с 

Владимиром Соловьевым) czy Sołowjow Live. W podobnym rejestrze mieszczą się również 

60 minut (ros. 60 минут) Olgi Skabiejewej i Jewgienija Popowa oraz program Jewgienija 

Szeynina Czas pokaże (ros. Время покажет) emitowany na kanale Pierwyj kanał. Osią tych 

audycji jest konsekwentne budowanie wizerunku zewnętrznego wroga. W narracjach tego typu 

główna uwaga koncentruje się na prezentowaniu konstrukcji propagandowej budującej obraz 

Rosji jako obiektu ataku oraz jako strony ustawianej w roli ofiary zmuszonej do obrony. Warto 

dodać, że tego rodzaju programy charakteryzują się ekspresyjnym stylem, emocjonalno-

konfrontacyjną retoryką, intensywnym wykorzystaniem elementów mowy nienawiści, ostrych 

 
355 Inspiracją do stworzenia programu była m.in. książka Petera Hopkirka pod tytułem Wielka Gra. Sekretna wojna 

o Azję Środkową. 
356 Dimitri Simes – postać budząca kontrowersje, politolog rosyjskiego pochodzenia, przez wiele lat związany z 

waszyngtońskim Center for the National Interest (wcześniej: Nixon Center), instytucją prowadzącą analizy 

polityki zagranicznej USA z pozycji realizmu geopolitycznego. W ostatnich latach regularnie pojawia się w 

rosyjskich mediach jako komentator, prezentujący tzw. „amerykański punkt widzenia”, zgodny jednak z narracją 

Kremla. Zob. A. Kublik, Jak doradca Nixona i pomocnik Trumpa został propagandystą Putina. Teraz został 

oskarżony o łamanie sankcji wobec Rosji, „Gazeta wyborcza” 09.09.2024. 

https://wyborcza.biz/biznes/7,177151,31287237,jak-doradca-nixona-pomocnik-trumpa-zostal-propagandysta-

putina.html [dostęp: 09.09.2025].  

Na rolę Simesa jako jednego z ekspertów bliskich Kremlowi wskazuje m.in. śledztwo portalu „Projekt”. Zob. К. 

Аренина i inne, Дом советов. Путеводитель по путинским экспертам, Проект 20.12.2023. 

https://www.proekt.media/guide/experty-putina/ [dostęp: 09.07.2025].  
357 Большая игра, Первый канал. https://1tv.promo/bolshaya-igra [dostęp: 28.08.2025]. 



116 

 

sformułowań i wyrazistej metaforyki.  

Po czwarte, narracja wojny informacyjnej. Jednym z podstawowych programów 

realizujących ten przekaz jest Antifejk (ros. Антифейк), emitowany na kanale Pierwyj kanał. 

Pretekstem do jego powstania była wojna w Ukrainie — program miał według twórców: 

„demaskować nieprawdziwe informacje na temat sytuacji na Ukrainie”358. Po rozpoczęciu 

inwazji akcent został wyraźnie przesunięty na kształtowanie narracji wojny informacyjnej. Jak 

wskazano w opisie programu:  

Wojna informacyjna na świecie wchodzi na nowy poziom. Zachód wywiera presję na Rosję z 

„bestialską nienawiścią”. Nagrania wideo, które wywołują u odbiorców silne emocje, w 

rzeczywistości mogą być bezdusznie i cynicznie sfabrykowanymi fałszywkami. Niektóre 

państwa tworzą specjalne jednostki do prowadzenia tej wojny oraz produkcji rozmaitych 

„fejków” z wykorzystaniem nowoczesnych technologii. Pierwyj Kanał uruchamia nowe 

widowisko, którego celem jest demaskowanie fałszywych informacji w sieci, a także 

wyjaśnianie, jak odróżniać prawdę od kłamstwa359. 

Można założyć, że program nie tylko kreuje ogólny antyzachodni charakter przekazu, lecz także 

w pewnym sensie pełni funkcję prewencyjnej odpowiedzi na zarzuty dotyczące dezinformacji 

i propagandy w rosyjskich mediach, dodatkowo utrudniając odbiorcom dokonanie krytycznej 

oceny prezentowanych treści, nawet w obliczu alternatywnych źródeł informacji. 

Znaczące oddziaływanie na kształtowanie opinii publicznej wywiera blok rozrywkowy, 

rozumiany w szerokim znaczeniu tego pojęcia. Obejmuje on różnorodne formy treści — od 

wywiadów, przez programy podróżnicze i muzyczne, po seriale fabularne czy reality show. 

Zadaniem niniejszej części nie jest szczegółowe omówienie wszystkich rodzajów programów, 

lecz wskazanie wybranych tendencji, które w sposób szczególny wzmacniają i uzupełniają 

ideologiczny przekaz.  

Po pierwsze, istotną rolę odgrywają narracje dotyczące rosyjskiej inwazji na Ukrainę, 

przedstawianej w przekazie państwowych mediów pod określeniem „specjalnej operacji 

wojskowej” i konsekwentnie ujmowanej w heroizującej optyce. Chodzi tu o liczne audycje 

oparte na wywiadach z uczestnikami działań wojennych, m.in. Czas bohaterów (ros. Время 

героев) oraz Będziemy żyć (ros. Будем жить) emitowane na kanale Pierwyj kanał. Jak 

wskazano w opisie programu Będziemy żyć:  

Będziemy żyć to pierwszy program poświęcony adaptacji weteranów SVO do życia w 

warunkach pokoju. U jego podstaw leżą opowieści bohaterów i ich bliskich — zarówno o 

dokonanych na polu walki czynach, jak i o trudnościach, z którymi musieli się zmierzyć po 

 
358Журналист Александр Смол стал ведущим программы „АнтиФейк” на Первом канале, Мой Красноярск 

08.03.2022. https://trk7.ru/news/138630.html [dostęp: 16.03.2024].  
359 АнтиФейк – все выпуски и разборы эфиров, Я политик. https://yapolitic.ru/antifeyk [dostęp: 30.11.2022].  



117 

 

powrocie do domu: spalony dom, rehabilitacja po odniesionych ranach czy poszukiwanie 

zatrudnienia w nowym, cywilnym życiu360. 

Z kolei program Czas bohaterów, według intencji jego twórców, ma służyć kreowaniu 

heroicznego wizerunku uczestników tzw. „SVO”. Nie chodzi tu o rzetelne przedstawienie 

rzeczywistości, lecz o budowanie narracji, w której wojna zostaje ukazana jako przestrzeń 

heroizmu i poświęcenia. W ten sposób dochodzi do swoistej sakralizacji obrazu „bohaterstwa”, 

podporządkowanej celom propagandowym. Tendencja ta szczególnie nasiliła się po 

wystąpieniu Putina zapowiadającym utworzenie nowej elity złożonej z tzw. „weteranów 

SVO”361. 

Po drugie, istotnym elementem jest kreowanie obrazu Rosji jako „zbawicielki” i 

„opiekunki”. Przykładem może być społeczny projekt Krok ku marzeniu (ros. Шаг к мечте). 

Jak wskazano w opisie: „Prowadząca Polina Cwietkowa pomaga dzieciom z nowych regionów 

zaadaptować się do życia w dużym kraju, uwierzyć w siebie, odnaleźć swoje powołanie, 

osiągnąć wyznaczone cele i uwierzyć w to, że marzenia się spełniają”362. Warto podkreślić, że 

programy tego rodzaju mogą pełnić funkcję prewencyjnego narzędzia propagandowego, 

mającego neutralizować potencjalny wpływ informacji o nielegalnej deportacji dzieci z 

terenów objętych wojną, gdyby takie treści przedostały się do przestrzeni publicznej363. W ten 

sposób pozytywny wizerunek „spełniania marzeń” najmłodszych służy legitymizacji działań 

wojennych w oczach społeczeństwa, przedstawianych jako działania wpisywane w narrację 

„pomocy humanitarnej”.  

Po trzecie, istotnym elementem jest konstruowanie atrakcyjnego, nasyconego 

patriotycznie obrazu Rosji. Do tej kategorii należą m.in. programy o charakterze podróżniczym 

i kulinarnym, których celem jest promowanie wewnętrznej turystyki i pozytywnej wizji kraju. 

Na szczególną uwagę zasługuje jednak program Oni wybrali Ojczyznę (ros. Они выбрали 

Родину), prezentujący biografie osób pochodzących z zagranicy, które zdecydowały się 

zamieszkać w Rosji. W tym ujęciu narracja o „wyborze Rosji” przez obcokrajowców nie pełni 

 
360 Будем жить!, Первый канал 05.06.2025. https://www.1tv.ru/shows/budem-zhit/o-proekte [dostęp: 

07.09.2025]. 
361 Zob. Путин назвал ветеранов СВО настоящей элитой России. ТАСС 09.12.2024. https://tass.ru/armiya-

i-opk/22618121 [dostęp: 06.01.2025].  
362 Шаг к мечте, Первый канал 07.02.2025. https://www.1tv.ru/shows/shag-k-mechte/o-proekte  [dostęp: 

07.09.2025]. 
363 Zob.: Situation in Ukraine: ICC judges issue arrest warrants against Vladimir Vladimirovich Putin and Maria 

Alekseyevna Lvova-Belova, International Criminal Court 17.03.2023. https://www.icc-cpi.int/news/situation-

ukraine-icc-judges-issue-arrest-warrants-against-vladimir-vladimirovich-putin-and  

[dostęp: 13.04.2025]; Independent International Commission of Inquiry on Ukraine Note by the Secretary-

General. 18.10.2022 nr A/77/533. https://www.ohchr.org/en/documents/reports/a77533-independent-

international-commission-inquiry-ukraine-note-secretary [dostęp: 19.11.2023].  



118 

 

funkcji neutralnego przedstawienia ich historii, lecz staje się narzędziem służącym 

legitymizacji oficjalnej narracji państwowej poprzez utrwalanie „pożądanego” modelu dumy i 

lojalności patriotycznej. 

Po czwarte, warto zwrócić uwagę na rozwój retoryki dotyczącej tzw. wartości 

tradycyjnych. Przekaz ten ma raczej „miękki” charakter, koncentrując się na narracji o rodzinie 

i wychowaniu. Do tego bloku zaliczyć można liczne programy emitowane na różnych kanałach, 

których celem jest popularyzacja symboli rodziny, małżeństwa, wielodzietności, 

macierzyństwa i szeroko rozumianego „tradycyjnego” modelu życia. 

Rosyjski aparat informacyjno-cyfrowy tworzy coraz bardziej zamknięty ekosystem, 

łączący kontrolowaną infrastrukturę cyfrową z jednolitym przekazem telewizyjnym. Krajowe 

platformy stopniowo zastępują zagraniczne serwisy, a telewizja pozostaje głównym nośnikiem 

zcentralizowanych narracji. Wspólnie wzmacniają one kluczowe przekazy propagandowe: 

personalizację władzy wokół Putina, narracje antyamerykańskie i antyukraińskie, heroizację 

„SVO” oraz promocję tradycyjnych wartości. Równocześnie wykorzystywane są narzędzia 

prewencyjne oraz strategie kreowania atrakcyjnego, patriotycznie nasyconego obrazu Rosji. 

Treści rozrywkowe dopełniają ten układ, normalizując pożądane wzorce społeczne i kulturowe. 

2.5. Aparat rodzinny  

W ujęciu Althussera rodzina stanowi jeden z ideologicznych aparatów państwa, 

odpowiedzialny za reprodukcję dominujących norm i wartości. W modelu radzieckim 

postrzegano ją jako podstawową komórkę społeczną, a panująca w niej atmosfera bezpośrednio 

wpływała na pozycję jednostki w życiu zawodowym i społecznym. Współcześnie władze 

Federacji Rosyjskiej nie ingerują w życie rodzinne w sposób bezpośredni, niemniej 

dostrzegalne są wyraźne tendencje do kształtowania i regulowania dyskursów na temat rodziny, 

co przejawia się m.in. w nasileniu retoryki odwołującej się do tzw. „wartości rodzinnych”. W 

pewnym sensie prowadzi to do konstruowania społecznego obrazu „wzorcowego” modelu 

rodziny. 

Pewne kwestie związane z rodziną mogą kojarzyć się przede wszystkim z  tzw. polityką 

moralności. Warto jednak zaznaczyć, że w kontekście rosyjskim prawdopodobnie służą one 

także innym celom. Mimo starań władz rosyjskich, które dążą do umacniania dyskursu na temat 

„tradycyjnych wartości” oraz budowania wizerunku Cerkwi jako instytucji o istotnym wpływie 

społecznym, postawy konserwatywne nie są w społeczeństwie rosyjskim jednoznacznie 

dominujące. Jak zauważa Laruelle: 



119 

 

Badanie Pew Research Center z 2018 roku, przeprowadzone w 34 krajach Europy i Eurazji, 

potwierdza, że poglądy Rosjan w żadnym wypadku nie są wyjątkowe. Wydaje się, że nie 

wynikają one z ostatnich ustaw i dyskursów promujących „wartości tradycyjne”, lecz są 

wpisane w szerszy kontekst społeczny społeczeństw post-socjalistycznych. W obrębie bloku 

Europy Środkowo-Wschodniej Rosja rzadko okazuje się najbardziej konserwatywna: niemal 

zawsze wyprzedzają ją Grecja, Armenia i Gruzja, a także regularnie wiele krajów bałkańskich 

oraz w niektórych kwestiach Polska364. 

„Tradycyjne wartości” stanowią jeden z kluczowych elementów współczesnej retoryki 

państwowej, choć kwestie moralności nie należą do zagadnień priorytetowych. W niniejszej 

części pracy uwaga jest zwrócona na identyfikacje podstawowych tendencji obecnych w 

dyskursach dotyczących rodziny — na poziomie prawa, projektów narodowych oraz 

wypowiedzi politycznych. Należy jednak zaznaczyć, że badanie nie obejmuje sposobu, w jaki 

proces interpelacji przebiega wewnątrz samej rodziny. Mimo to, ogólny zarys dominującej 

retoryki pozwala uchwycić podstawowe mechanizmy tego ideologicznego kształtowania. 

Priorytetowym celem państwowej polityki rodzinnej Federacji Rosyjskiej pozostaje 

zwiększenie wskaźnika urodzeń. Działania w tym zakresie realizowane są m.in. poprzez 

projekty narodowe, w szczególności poprzez system wypłat tzw. kapitału macierzyńskiego oraz 

różnego rodzaju ulg hipotecznych dla rodzin. W Strategii Bezpieczeństwa Narodowego 

Federacji Rosyjskiej z 2021 roku, w części dotyczącej realizacji celów państwowej polityki 

ludnościowej, wskazano m.in. na „zwiększenie dzietności, kształtowanie motywacji do 

wielodzietności”365.  

Warto zauważyć, że równolegle z rozwojem polityki demograficznej zaostrza się także 

dyskurs dotyczący „wartości tradycyjnych” oraz promowanego przez państwo tradycyjnego 

modelu rodziny. Ilustracją tego kierunku są zmiany w rosyjskim ustawodawstwie z 2024 roku, 

które wprowadzają zakaz rozpowszechniania w Internecie, mediach, filmach i reklamie treści 

propagujących rezygnację z posiadania dzieci366. Choć ustawa ta nie stanowi elementu polityki 

rodzinnej w sensie ścisłym, odgrywa istotną rolę w regulowaniu przestrzeni dyskursu 

publicznego, m.in. poprzez ograniczanie swobody wypowiedzi oraz ekspresji 

światopoglądowej. Zasadne wydaje się także zwrócenie uwagi na coraz częściej pojawiające 

 
364 M. Laruelle, A grassroots conservatism? Taking a fine-grained view of conservative attitudes among 

Russians, „East European Politics” 2022, nr 39(2), s. 177.  
365 Стратегия национальной безопасности Российской федерации, 2021. 

https://www.consultant.ru/document/cons_doc_LAW_389271/61a97f7ab0f2f3757fe034d11011c763bc2e593f/ 

[dostęp: 11.10.2021]. 
366 Подписан закон о запрете пропаганды „Чайлдфри”, КонсультантПлюс 23.11.2024. 

https://www.consultant.ru/law/hotdocs/87143.html [dostęp: 30.11.2024].  



120 

 

się inicjatywy postulujące wprowadzenie podatku od bezdzietności367.  

Jedną z wyraźnych tendencji ostatnich lat jest intensyfikacja retoryki sprzyjającej 

ograniczaniu aborcji, co stanowi kontrast wobec wcześniejszych ujęć tego zagadnienia. Na 

poziomie prawnym należy jednak podkreślić, że w Rosji wciąż obowiązuje stosunkowo 

liberalne ustawodawstwo. Laruelle zauważa: „Obecne ustawodawstwo aborcyjne w Rosji jest 

bardziej restrykcyjne niż jego radziecki odpowiednik, jednak ograniczenia te pozostają zbliżone 

do rozwiązań obowiązujących w wielu postępowych krajach europejskich”368. Na poziomie 

państwowym propozycja wprowadzenia zakazu aborcji, mimo że regularnie pojawia się w 

debatach publicznych, nie znajduje wsparcia ze strony władz. Dyskurs w tym zakresie pozostaje 

raczej fragmentaryczny i nie prowadzi do systematycznego zaostrzania regulacji. Na poziomie 

instytucjonalnym szczególną rolę odgrywa RKP, który konsekwentnie podtrzymuje i wzmacnia 

antyaborcyjną retorykę. Daniel Schulte pisze:  

Kierownictwo Rosyjskiej Cerkwi Prawosławnej rutynowo ujmuje kwestię aborcji w 

kategoriach teologicznych, określając ją jako ciężki grzech i zrównując z morderstwem. 

Jednak Cerkiew ma niewielką zdolność mobilizowania organizacji oddolnych, ponieważ 

jedynie 6% rosyjskiego społeczeństwa regularnie uczestniczy w nabożeństwach369. 

Na poziomie społecznym i obywatelskim przykładem nasilających się tendencji 

ograniczeniowych są działania ruchu pro-life, w dużej mierze powiązanego ze środowiskami 

prawosławnymi, a także wypowiedzi poszczególnych posłów oraz innych aktorów 

politycznych opowiadających się za wprowadzeniem zakazu aborcji. 

Innymi słowy, z jednej strony państwo kreuje obraz rodziny poprzez kategorię 

wielodzietności, z drugiej jednak nie zaostrza ustawodawstwa aborcyjnego. Schulte 

przypuszcza: „Utrzymywanie się obecnych regulacji prawnych dotyczących aborcji wynika ze 

względnej słabości ruchu antyaborcyjnego w Rosji w porównaniu z siłą środowisk 

opowiadających się za prawem kobiet do decydowania”370. Warto natomiast podkreślić, że w 

wymiarze społecznym nastroje konserwatywne rosyjskiego społeczeństwa nie rozciągają się na 

zachowania reprodukcyjne371.  

Szeroko rozumiany dyskurs rodzinny stanowi istotny element współczesnego dyskursu 

 
367 Д. Алимова, Запрет пропаганды чайлдфри и налог на бездетность, Гарант 8.11.2024, 

https://www.garant.ru/article/1762102/ [dostęp: 30.11.2024]. 
368 M. Laruelle, A grassroots conservatism?... s.178.  
369 D. Schulte, To Ban or Not to Ban: Explaining Abortion Policy in Poland, Russia, and Turkey, „Studies in 

Comparative International Development” 19.06.2025. https://link.springer.com/article/10.1007/s12116-025-

09470-6? [dostęp: 09.09.2025].  
370 Tamże.  
371 Репродукция и аборты, Левада-Центр 20.03.2017. www.levada.ru/2017/03/20/reproduktsiya-i-aborty/ 

[dostęp: 10.10.2021].  



121 

 

ideologicznego. W przestrzeni publicznej utrwalana jest narracja, według której rodzenie dzieci 

postrzegane jest jako podstawowy obowiązek kobiety372 — w tej logice — analogiczny do 

służby wojskowej uznawanej za obowiązek mężczyzny. W ten sposób konsekwentnie 

wzmacnia się obraz kobiety redukowanej przede wszystkim do roli matki. Od 2022 roku w 

różnych regionach zaczęły rozwijać się punktowe programy profilaktyczne dotyczące 

prokreacji wśród nastolatek i studentek. Coraz częściej inicjowane są działania mające na celu 

popularyzację idei macierzyństwa w środowisku szkolnictwa wyższego — odwołujące się do 

haseł głoszących, że „czas studiów to okres największych możliwości reprodukcyjnych”373. 

Równocześnie organizowane są kursy dla lekarzy i psychologów, ukierunkowane na 

zniechęcanie młodzieży do podjęcia decyzji o aborcji. W warstwie retorycznej pojawiają się 

również odniesienia do postaci religijnych — takich jak Matka Boska, przedstawiana jako wzór 

kobiety, która „urodziła w wieku 15 lat”374 — co budzi poważne wątpliwości z perspektywy 

etycznej i może być odczytywane jako przykład retorycznego nadużycia. W niektórych 

regionach wprowadzono także programy wsparcia finansowego dla ciężarnych uczennic szkół 

średnich375. Należy podkreślić, że działania te nie zmierzają do zapobiegania wczesnym ciążom 

szkolnym, lecz raczej do ich normalizacji. Innymi słowy, na różnych poziomach dochodzi do 

redukowania roli kobiety do funkcji reprodukcyjnej, przy czym dyskurs ten obejmuje również 

dzieci, w szczególności niepełnoletnie dziewczęta. W dyskursie publicznym coraz wyraźniej 

widoczna jest tendencja do pojawiania się narracji o charakterze uprzedmiotawiającym, w 

których dziewczęta i kobiety przedstawiane są w schematach sprowadzających ich tożsamość 

przede wszystkim do biologiczności376. 

Drugą obserwowaną tendencję stanowi dyskurs stygmatyzujący różnorodność 

orientacji seksualnych i tożsamości płciowych. Proces ten zainicjowano w 2012 roku, natomiast 

w 2022 roku uchwalono ustawę zakazującą rozpowszechniania jakichkolwiek treści, które, 

 
372 Zob. m.in. Женщины должны рождать, пока „рожалка” работает: депутаты и чиновники 

предлагают россиянам срочно начать плодиться, Комсомольская правда 21.11.2024. 

https://www.kp.ru/daily/27663/5013960/ [dostęp: 10.12.2024]. 
373 Программа „Мама-студентка”, Всёбеременным 03.12.2023. https://xn--90abjbaa2cbia2ai3l.xn--

p1ai/1575/? [dostęp: 09.09.2025].  
374 Т. Калинина, „Богородица стала мамой в 15 лет и была лучшей матерью” С чем сталкиваются 

беременные школьницы, „Новая газета” 30.09.2025. https://novayagazeta.eu/articles/2025/09/30/bogoroditsa-

stala-mamoi-v-15-let-i-byla-luchshei-materiu [dostęp: 02.10.2025].  
375 Власти Кемеровской области разово выплатят 100 000 рублей беременным школьницам, Ведомости 

01.04.2025 https://vedomosti.ru/strana/central/news/2025/04/01/1101542-beremennim-shkolnitsam [dostęp: 

05.05.2025].  
376 Warto zauważyć, że ślady takich narracji pojawiają się sporadycznie również w literaturze akademickiej. 

Jednym z przykładów jest „kontrowersyjny” artykuł, wykorzystujący teorie spiskowe, pseudonaukowe wątki i 

retoryczną metaforyzację, w którym kobieta przedstawiana jest w sposób wyraźnie instrumentalizujący. Zob. И. 

Ананских i in., Российская семья как основа отечественной государственности, „Юридическая наука: 

история и современность” 2023, nr 3. s. 42-79.  



122 

 

zdaniem władz rosyjskich, „propagują nietradycyjne stosunki seksualne, pedofilię lub zmianę 

płci” wśród osób w każdym wieku377. W 2023 roku ruch LGBT został uznany za organizację 

ekstremistyczną378. Warto podkreślić, że homofobiczny dyskurs w Rosji nie ogranicza się do 

deklarowanej obrony tzw. „tradycyjnych wartości”. Pełni przede wszystkim funkcję 

opozycyjną wobec Zachodu, stając się narzędziem konstruowania symbolicznych granic oraz 

afirmacji kulturowo-cywilizacyjnej odrębności Rosji względem liberalnych demokracji 

zachodnich. Laruelle pisze:  

Od momentu pogorszenia się relacji z Zachodem w latach 2011–2014, homofobia została 

upolityczniona i wykorzystana przez rosyjskie władze jako narzędzie w rywalizacji z 

Zachodem, czego wyrazem stało się m.in. hasło „gejropa” […] Szczyt nastrojów 

homofobicznych przypadł na rok 2013 i zbiegł się z narracjami promowanymi przez państwo. 

Można wręcz stwierdzić, że był to najskuteczniejszy przypadek wpływu władz na system 

wartości społeczeństwa.[…] Homofobia jawi się zatem jako silnie zideologizowany punkt 

zapalny w debacie o tożsamości Rosji jako narodu europejskiego oraz jako narzędzie 

ideologicznej rywalizacji z Zachodem, co tłumaczy jej centralne miejsce w państwowym 

konserwatyzmie379. 

Kolejną charakterystyczną cechą retoryki rodzinnej jest promowanie przez państwo 

(choć często w sposób pośredni) patriarchalnego modelu rodziny. W 2017 roku Duma 

Państwowa zdepenalizowała przemoc domową, przenosząc ją z kategorii odpowiedzialności 

karnej do administracyjnej380, co można interpretować jako brak woli politycznej do 

systemowego wspierania ofiar oraz jako instytucjonalne legitymizowanie tradycyjnych 

hierarchii płciowych. Ponadto warto zwrócić uwagę na podnoszenie opłat skarbowych za 

rozwody381 oraz cyklicznie powracające inicjatywy dotyczące ich dalszego zwiększenia — 

nawet do poziomu odpowiadającego pięciokrotności płacy minimalnej382. Tego rodzaju 

podwyżki mogą potencjalnie utrudnić uzyskanie rozwodu, w szczególności kobietom, które 

częściej znajdują się w mniej korzystnej sytuacji materialnej. 

W kontekście dzieci warto zwrócić uwagę na kwestie związane z ich wychowaniem. 

Choć państwo nie ingeruje bezpośrednio w ten proces, istnieją rozwiązania prawne, które mogą 

 
377 Дума приняла во II чтении пакет законопроектов о запрете ЛГБТ-пропаганды, Интерфакс 23.11.2022. 

https://www.interfax.ru/russia/873871 [dostęp: 30.11.2022]. 
378 М. Алексеева, Росфинмониторинг включил движение ЛГБТ в реестр экстремистских и 

террористических организаций, Гарант 22.03.2024. https://www.garant.ru/news/1692358/ [dostęp: 

29.11.2024]. 
379 M. Laruelle, A grassroots conservatism?...  s. 178.  
380 Госдума приняла во втором чтении законопроект о декриминализации побоев в семье, ТАСС 

25.01.2017. https://tass.ru/obschestvo/3969852 [dostęp: 02.11.2021]. 
381 В России пошлины за развод увеличились почти в восемь раз, РБК 01.01.2025 

https://www.rbc.ru/society/01/01/2025/677474399a79476d84d18142 [dostęp: 02.05.2025].  
382 В Госдуме госпошлину за развод предложили увеличить в десять раз, Газета 14.04.2025. 

https://www.gazeta.ru/family/news/2025/04/14/25554230.shtml [dostęp: 15.05.2025] 



123 

 

być traktowane jako formę kontroli wychowawczej. Przykładem jest ustawa przewidująca 

odpowiedzialność administracyjną za „wciąganie niepełnoletnich w udział w 

niesankcjonowanych zgromadzeniach”383, która de facto pozwala karać nie tylko samych 

aktywistów, lecz także rodziców. W sferze symbolicznej i edukacyjnej narzucany jest jednolity 

model wychowania — promowany m.in. przez szkoły, organizacje młodzieżowe oraz 

państwowe media. Model ten akcentuje posłuszeństwo, lojalność wobec państwa i 

podporządkowanie tradycyjnym rolom płciowym.  

Reasumując, można zauważyć, że polityka rodzinna w Rosji pozostaje ściśle powiązana 

z polityką demograficzną i obejmuje szereg działań mających na celu zwiększenie dzietności. 

Warto przy tym zaznaczyć, że niektóre akty prawne, takie jak tzw. ustawa Jakowlewa (ros. 

Закон Димы Яковлева) z 2013 roku czy zakaz „propagandy LGBT”, wykraczają poza ramy 

klasycznie rozumianej polityki rodzinnej oraz polityki moralności, pełniąc funkcję narzędzi 

ideologicznego przeciwstawienia się Zachodowi. W tym ujęciu odwołania do moralności 

stanowią nie tyle wyraz konserwatywnych przekonań, ile element świadomie prowadzonej 

strategii politycznej. Z perspektywy retorycznej rodzina zajmuje obecnie kluczowe miejsce w 

dyskursie państwowym. Przykładowo, rok 2024 został oficjalnie ogłoszony „Rokiem 

Rodziny”. W kontekście wojny w Ukrainie warto podkreślić, że dzieci uczestników tzw. 

„SVO” uzyskują przywileje rekrutacyjne przy dostępie do szkolnictwa wyższego, a w 

wymiarze symbolicznym silnie akcentowane są wzorce takie jak figura „Matki-bohaterki”. 

Coraz częściej pojawiają się również głosy utożsamiające kobietę wyłącznie z jej rolą 

macierzyńską, co pozostaje w bezpośredniej sprzeczności z feministycznym dyskursem i 

dodatkowo ogranicza przestrzeń dla alternatywnych tożsamości kobiecych. 

 

2.6. Aparat związkowy 

Związki zawodowe zazwyczaj stanowią istotny element oporu społecznego, jednak w 

państwach o charakterze autorytarnym mogą odgrywać również rolę w procesach indoktrynacji 

społeczeństwa. We współczesnej Rosji obok niezależnych (alternatywnych) związków 

zawodowych istnieją również związki oficjalne, które pełnią w praktyce funkcję 

ideologicznego aparatu państwa. Jednym z największych związkowych zrzeszeń jest Federacja 

 
383 Госдума ввела штрафы и арест за вовлечение детей в несанкционированные митинги, Медуза 

18.12.2018. https://meduza.io/news/2018/12/18/gosduma-vvela-shtrafy-i-arest-za-vovlechenie-detey-v-

nesanktsioniroannye-mitingi [dostęp: 15.05.2025].  

Przy tym warto dodać, że większość wydarzeń opozycyjnych uznawana jest za nielegalną, ponieważ władze 

zazwyczaj nie wydają zgody na ich organizację.  



124 

 

Niezależnych Związków Zawodowych Rosji (ros. Федерация Независимых Профсоюзов 

России, FNPR/ФНПР), która obejmuje organizacje wszystkich kluczowych sektorów i ma 

wyraźnie monopolistyczny charakter. Jak wskazuje Irina Olimpieva:  

W 1990 roku, po okresie pierestrojki, powołano nową ogólnokrajową centralę związkową — 

Federację Niezależnych Związków Zawodowych Rosji, która stała się postsowieckim 

następcą Wszechzwiązkowej Centralnej Rady Związków Zawodowych, dziedzicząc jej 

zasoby oraz uprzywilejowaną pozycję monopolistycznego przedstawiciela interesów 

pracowniczych384.  

Od 2000 roku FNPR aktywnie współpracuje z partią Jedna Rosja, konsekwentnie wspierając 

retorykę Kremla385. Jej kierownictwo utrzymuje przy tym ścisłe powiązania z obozem władzy. 

Czołowi działacze (m.in. Michaił Szmakow, Andriej Isajew) pełnią jednocześnie funkcje w 

strukturach partii rządzącej Jedna Rosja. Na bliskość FNPR z obozem władzy wskazuje 

ponadto jej postawa wobec protestów. Protesty dotyczące sporów pracowniczych były 

organizowane przede wszystkim przez związki alternatywne. Tym samym podważa to 

legitymację FNPR jako autentycznego reprezentanta interesów pracowniczych i wskazuje 

raczej na jej funkcję stabilizującą system niż obronną. Olimpieva pisze:  

Alternatywne związki zawodowe od zawsze były znane ze swojego bojowego charakteru, 

ponieważ zazwyczaj powstają na fali niepokojów pracowniczych i często korzystają z różnych 

form protestu w celu obrony interesów swoich członków. W przeciwieństwie do związków 

zrzeszonych w FNPR, alternatywne związki są niewielkie i słabo zintegrowane z systemem 

partnerstwa społecznego; to jednak właśnie one, a nie FNPR, stanęły na czele protestów386.  

Należy również podkreślić, że w 2012 roku FNPR zadeklarowała poparcie dla kursu 

politycznego Putina jako odpowiedź na wystąpienia opozycji na Placu Błotnym387. Fakt ten 

wskazuje nie tylko na lojalność, lecz także na współdziałanie z obozem władzy w Rosji. 

Nie zagłębiając się w historię ruchu związkowego w Rosji, warto podkreślić, że w 

ramach FNPR prowadzone są działania sprzyjające przekazywaniu oficjalnego dyskursu 

władzy. Retoryka FNPR nie ma charakteru autonomicznego — w znacznym stopniu 

reprodukuje i wzmacnia przekaz formułowany przez Kreml. 

Po pierwsze, FNPR otwarcie popiera Putina — zarówno w trakcie kampanii 

wyborczych, jak i poprzez wspieranie podejmowanych przez niego decyzji politycznych. 

 
384 I. Olimpieva, Labor Unions in Contemporary Russia: An Assessment of Contrasting Forms of Organization 

and Representation, „WorkingUSA” 2012, vol. 15, s. 268.  
385 Д.В. Гревцова, Участие профсоюзов в политическом процессе современной России, „Гуманитарные 

исследования в Восточной Сибири и на Дальнем Востоке” 2014, nr 2, s. 70.  
386 I. Olimpieva, Pension Reform, Trade Unions, and the Manipulation of Protest, The Wilson Center 9.08.2018. 

https://www.wilsoncenter.org/blog-post/pension-reform-trade-unions-and-the-manipulation-protest? [dostęp: 

11.11.2021]. 
387 Д. В. Гревцова, dz.cyt., s. 73.  



125 

 

Warto również zauważyć, że sam Putin okresowo uczestniczy w Zjazdach FNPR, co podkreśla 

bliskość tej organizacji z obozem władzy oraz jej polityczną lojalność wobec Putina. 

Po drugie, istotnym elementem działalności FNPR pozostaje retoryka wojskowo-

patriotyczna. Zgodnie z jej statutem, jednym z oficjalnych celów jest „działalność w zakresie 

wychowania patriotycznego obywateli Federacji Rosyjskiej, w tym wychowania wojskowo-

patriotycznego”388. FNPR regularnie organizuje lekcje, spotkania oraz akcje poświęcone 

tematyce patriotycznej389. Wydarzenia te koncentrują się przede wszystkim na dziedzictwie 

Wielkiej Wojny Ojczyźnianej, która stanowi centralny punkt odniesienia w narracji 

patriotycznej. Od 2022 roku do udziału w tych wydarzeniach coraz częściej włączani są także 

uczestnicy tzw. „SVO”, co stanowi próbę symbolicznego powiązania aktualnych działań 

wojennych z pamięcią historyczną.  

Po trzecie, FNPR aktywnie wspiera oficjalną politykę państwową Federacji Rosyjskiej. 

Tak było w przypadku aneksji Krymu, a obecnie ma to miejsce w kontekście tzw. „SVO”. 

Organizacja oficjalnie zadeklarowała poparcie dla „działań Prezydenta Federacji Rosyjskiej 

Putina, zmierzających do uznania niepodległości Donieckiej i Ługańskiej Republiki Ludowej 

oraz politycznego rozwiązania konfliktu na Ukrainie jako jedynego możliwego w zaistniałej 

sytuacji”390. W całym kraju organizowane są akcje poparcia dla rosyjskich działań wojennych, 

w tym wydarzenia o charakterze militarnym adresowane do dzieci i młodzieży391. Ponadto, w 

strukturach związkowych prowadzono zbiórki na pomoc humanitarną dla uczestników działań 

wojennych oraz osób przebywających na okupowanych terytoriach. 

Po czwarte, uwagę zwraca rosnące skoncentrowanie działań FNPR na kwestiach 

dotyczących kobiet. W 2023 roku odbyło się pierwsze Ogólnorosyjskie Forum Kobiet 

Pracujących (ros. Всероссийский форум трудящихся женщин). Choć jedną z deklarowanych 

kwestii było dążenie do równości płci, szczególne miejsce zajmuje w nim tematyka kobiet-

 
388 Устав Общероссийского союза „Федерация Независимых Профсоюзов России”, s.7. 

https://fnpr.ru/upload/iblock/679/xyivkm89yopv6yyf0bncn4en93gv4fzl/Ustav-FNPR-s-

pravkami_29_10_2024.pdf  [dostęp: 11.09.2025].  
389 Zob. m.in.: АПК Белгородчины: профсоюз учит патриотизму с юных лет, Федерация Независимых 

Профсоюзов России 30.04.2025. https://fnpr.ru/events/novosti-chlenskikh-organizatsiy/apk-belgorodchiny-

profsoyuz-uchit-patriotizmu-s-yunyh-let_1746002877.html?sphrase_id=58765& [dostęp: 11.09.2025]; 

Старооскольский техникум агробизнеса: урок патриотизма, мужества и веры, Федерация Независимых 

Профсоюзов России 18.03.2025. https://fnpr.ru/events/novosti-chlenskikh-organizatsiy/starooskolskiy-

tehnikum-agrobiznesa-urok-patriotizma-muzhestva-i-very_1744800174.html?sphrase_id=58765 [dostęp: 

11.09.2025].  
390 Заявление Президиума Профсоюза, Нефтегазстройпрофсоюз России 01.03.2022.  

https://www.rogwu.ru/press-center/news/main/15446/ [dostęp: 11.09.2025]. 
391 Информация в связи со спецоперацией на Украине, Федерация Независимых Профсоюзов России 2022. 

https://fnpr.ru/events/operativnaya-informatsiya-v-svyazi-so-spetsoperatsiey-na-ukraine/ [dostęp: 11.09.2025]. 



126 

 

matek392. Coraz większa liczba projektów koncentruje się na promocji tzw. wartości 

rodzinnych, ujmowanych jednak przede wszystkim w perspektywie polityki demograficznej. 

Analiza funkcjonowania FNPR wskazuje, że organizacja nie wypracowuje 

autonomicznego stanowiska ideologicznego, lecz konsekwentnie odtwarza i legitymizuje 

przekaz Kremla. FNPR pozostaje ściśle powiązana z obozem władzy, przez co nie może być 

traktowana jako niezależny aktor. Nieskuteczne próby utworzenia własnej partii oraz brak 

realnego zaangażowania w życie polityczne kraju potwierdzają jej podporządkowany 

charakter. Znamienne jest również, że FNPR występowała przeciwko protestom opozycyjnym. 

Na poziomie strukturalnym organizacja zrzesza liczne związki branżowe, które prowadzą 

działalność lokalną poprzez prasę związkową, wydarzenia organizacyjne oraz Akademię 

Związkową. Funkcje te jednak nie stanowią przejawu samodzielnej aktywności politycznej, 

lecz pełnią rolę instrumentów instytucjonalnej reprodukcji i transmisji oficjalnego dyskursu 

państwowego.  

 

2.7. Aparat polityczny oraz prawny  

Aparat polityczny i prawny odgrywają kluczową rolę w procesach konsolidacji władzy 

w Federacji Rosyjskiej oraz indoktrynacji społeczeństwa. Jednak zagadnienia związane z 

politycznym umocnieniem systemu nie będą tutaj szczegółowo omawiane, ponieważ 

zasadnicza faza tego procesu przypadła na dwie pierwsze kadencje prezydentury Putina oraz 

na okres formalnej prezydentury Dmitrija Miedwiediewa. W tym czasie doszło do szeregu 

istotnych przekształceń, które ugruntowały tzw. „wertykał władzy” i stworzyły podstawy pod 

późniejsze zmiany o charakterze prawnym. Poniższe omówienie ma zatem charakter 

przeglądowy i służy przede wszystkim zarysowaniu kontekstu dla dalszej analizy procesów 

reideologizacji. 

2.7.1. Wymiar polityczny  

Po pierwsze, wprowadzono szereg reform instytucjonalnych, które umocniły 

centralizację systemu politycznego: m.in. — powołano federalne okręgi wraz z instytucją 

pełnomocnych przedstawicieli prezydenta, zmieniono zasady wyboru gubernatorów oraz 

zreformowano prawo wyborcze do Dumy Państwowej. 

 
392 Zob. Резолюция Всероссийского форума трудящихся женщин, Федерация независимых профсоюзов 

России 8.09.2023. https://fnpr.ru/events/novosti-fnpr/rezolyutsiya-vserossiyskogo-foruma-trudyashchikhsya-

zhenshchin.html [dostęp: 11.09.2025].  



127 

 

Po drugie, równolegle następowało systematyczne wzmacnianie aparatu siłowego. 

Proces ten obejmował m.in. konsolidację służb specjalnych i struktur policyjnych, a w 

późniejszym okresie, podczas trzeciej kadencji Putina, doprowadził do powołania w 2016 roku 

Rosgwardii (ros. Росгвардия), podporządkowanej bezpośrednio prezydentowi. W tym samym 

roku przyjęto także tzw. pakiet Jarowej, który znacząco rozszerzył kompetencje służb i 

organów nadzorczych, w tym w zakresie kontroli Internetu. 

Po trzecie, zasadnicze znaczenie miało powstanie w 2001 roku partii Jedna Rosja, która 

w krótkim czasie stała się podstawowym filarem „partii władzy”. Ugrupowanie to odegrało 

centralną rolę w instytucjonalizacji ideologicznych orientacji współczesnej polityki rosyjskiej, 

pełniąc funkcję zarówno inicjatora, jak i wykonawcy szeregu kluczowych rozwiązań 

legislacyjnych. W literaturze wskazuje się, że Jedna Rosja funkcjonuje przede wszystkim jako 

element państwowej machiny administracyjno-politycznej, a nie autonomiczny aktor partyjny; 

jej funkcje mobilizacyjne i legitymizacyjne mają charakter czysto instrumentalny. W 

kontekście analizy procesów reideologizacji warto przyjrzeć się programowi partii. 

Już w jej statucie wyraźnie podkreślono prezydentocentryczny charakter ugrupowania. 

Działalność partii określono jako „wspieranie Prezydenta Federacji Rosyjskiej i jego 

strategicznego kursu” 393 oraz sprawowanie „bezkompromisowej i skutecznej kontroli realizacji 

zadań wyznaczonych przez Prezydenta Federacji Rosyjskiej”394. Statut przewiduje także 

prowadzenie „agitacyjno-masowej i propagandowej pracy z ludnością” oraz „propagandę 

własnego stanowiska w kwestiach poddanych referendum w Federacji Rosyjskiej i jej 

podmiotach”395. Chociaż podobne zapisy o działalności agitacyjnej pojawiają się w statutach 

innych partii politycznych, w przypadku Jednej Rosji mają one specyficzne znaczenie: 

stanowią bowiem element podporządkowanej logice prezydentocentrycznej mobilizacji 

społecznej oraz reprodukcji oficjalnego dyskursu państwowego.  

Istotnym elementem jest również zobowiązanie członków partii do, jak to ujęto: 

„nietolerancji wobec prób rewizji i fałszowania historii Rosji, naruszania jej tradycji, 

duchowych wartości narodów, przejawów braku szacunku wobec jej tysiącletniej kultury i 

unikalnego doświadczenia jedności międzyetnicznej”396. Tego rodzaju sformułowania 

jednoznacznie wskazują, że Jedna Rosja pełni nie tylko funkcję politycznego zaplecza 

prezydenta, lecz także stanowi istotny instrument ideologicznej indoktrynacji, zwłaszcza w 

 
393 Устав Всероссийской политической партии „Единая Россия”, 2024. https://er.ru/media/party-

rules/January2024/AtDbE9G03Cdxkh0rsunP.pdf, s. 2. [dostęp: 15.09.2025]. 
394 Tamże.  
395 Tamże, s 4.  
396 Tamże, s. 11.  



128 

 

sferze pamięci historycznej i wartości kulturowych.  

Program partii obejmuje wskazanie podstawowych wartości, określanych jako 

„wartości patriotyzmu i służby Ojczyźnie”397; ugrupowanie przedstawia się jako „siłę 

patriotyczną”398. Rosja definiowana jest jako „tysiącletnia cywilizacja, która przyswoiła 

historię i kulturę Wschodu i Zachodu, Północy i Południa, zachowując swoją odrębność i 

unikalność. Ojczyzna Aleksandra Newskiego i Dymitra Dońskiego, Łomonosowa i Suworowa, 

Puszkina i Gagarina”399. Retorycznie partia odwołuje się również do wymiaru społecznego, co 

znajduje wyraz w takich elementach jej programu jak: „dobra praca — dostatek w domu”, 

„silna rodzina”, „zdrowie człowieka”, „troska o każdego potrzebującego”, „nowoczesna 

edukacja i nowoczesna nauka”, „wygodne i komfortowe życie”, „ekologia dla życia”, „państwo 

dla człowieka”400. W tym celu w ramach partii realizowany jest szereg projektów.  

Wśród kluczowych inicjatyw realizowanych przez Jedną Rosję znajduje się projekt 

Pamięć historyczna (ros. Историческая память), którego retoryka koncentruje się na krytyce 

Zachodu: „W szeregu krajów tzw. Zachodu coraz częściej podejmowane są próby przepisania 

historii Rosji i II wojny światowej, zrewidowania jej wyników na własną korzyść, oczernienia 

ważnych wydarzeń wojennych, umniejszenia roli Rosji w osiągnięciu zwycięstwa”401. 

Deklarowanym celem projektu jest: „zachowanie dziedzictwa historycznego i kulturowego 

Rosji, wspieranie patriotycznego wychowania młodzieży, przeciwdziałanie próbom 

fałszowania historii, a także społeczna pomoc uczestnikom i inwalidom Wielkiej Wojny 

Ojczyźnianej”402. Przewodniczącym projektu jest Siergiej Naryszkin — dyrektor Służby 

Wywiadu Zagranicznego Federacji Rosyjskiej, a koordynatorem Andriej Sidjakin. 

Drugim istotnym obszarem aktywności partii jest program Silna rodzina (ros. Крепкая 

семья), który odwołuje się do „tradycyjnego modelu rodziny” i „wartości rodzinnych”. 

Program koncentruje się na promowaniu polityki demograficznej, wspieraniu rodzin 

wielodzietnych oraz wzmacnianiu retoryki „tradycyjnych wartości”, stanowiących integralny 

element oficjalnego dyskursu państwowego403. 

Trzeci typ projektów związany jest z promocją tzw. „tradycyjnych wartości” oraz 

patriotyzmu i obejmuje inicjatywy, które można uznać za ukierunkowane na indoktrynację 

 
397 Народная программа „Единой России”, https://er.ru/party/program [dostęp: 15.09.2025]. 
398 Tamże.  
399 Tamże.  
400 Tamże.  
401 Проект Историческая память, Партия „Единая Россия”. https://proekty.er.ru/projects/istoriceskaya-

pamyat [dostęp: 15.09.2025]. 
402 Tamże.  
403 Проект Крепкая семья, Партия „Единая Россия”. https://proekty.er.ru/projects/krepkaya-semya [dostęp: 

15.09.2025]. 



129 

 

społeczną. Jednym z przykładów jest projekt Świat możliwości (ros. Мир возможностей), 

którego celem jest „zachowanie dziedzictwa historycznego i duchowego kraju, wychowanie 

patriotyczne oraz umacnianie tożsamości obywatelskiej”404. Projekt ten zakłada organizację 

różnego rodzaju wydarzeń, przy czym niemal każda inicjatywa w mniejszym lub większym 

stopniu odnosi się do tych zadań. Znamienne jest, że w ramach projektu Wybór silnych (ros. 

Выбор сильных) akcent położony został na sambo i judo – dyscypliny sportowe tradycyjnie 

kojarzone z wizerunkiem Putina. Z kolei projekt Ruch Kobiet Jednej Rosji (ros. Женское 

движение Единой России), adresowany do kobiet, opiera się na retoryce dotyczącej 

nierówności płci; szczególne znaczenie przypisuje się w nim „żonom i matkom uczestników 

SVO”405, mieszkankom okupowanych terytoriów oraz działalności szkół politycznych. 

Wszystkie te inicjatywy łączy instrumentalizacja kategorii moralnych i emocjonalnych, 

ukierunkowana na wytwarzanie „pożądanych” postaw obywatelskich. Mechanizm ten 

wskazuje na ich funkcjonowanie jako narzędzi systemowej indoktrynacji ideologicznej, 

podporządkowanej strategicznym celom Kremla. 

2.7.2. Wymiar prawny  

Prawo rosyjskie w okresie rządów Putina przeszło szereg przekształceń, które — obok 

funkcji regulacyjnych — pełnią wyraźną rolę ideologiczną. W niniejszej części nie chodzi o 

rekonstrukcję całego procesu legislacyjnego, lecz o wskazanie tych zmian, które umożliwiły 

stopniową reideologizację sfery publicznej, mimo konstytucyjnego zakazu istnienia ideologii 

państwowej. Zmiany te można podzielić na dwie zasadnicze grupy. Pierwszą stanowią ustawy, 

strategie i inne akty normatywne, które nadają kierunek ideologiczny polityce państwa, często 

w sposób pośredni i rozproszony. Drugą grupę tworzą regulacje o charakterze zakazującym i 

kwalifikującym, wprowadzające do systemu prawnego mechanizmy stygmatyzacji i penalizacji 

określonych treści, zachowań oraz tożsamości. Normy te wzmacniają represyjny aparat 

państwa i pełnią funkcję narzędzi kontroli dyskursywnej. W dalszej części rozdziału 

przedstawione zostaną najważniejsze tendencje w tym zakresie.  

Pierwszą grupę stanowią zmiany, które można uznać za akty wyznaczające ramy 

ideologiczne. Kluczową zmianą była nowelizacja Konstytucji Federacji Rosyjskiej z 2020 roku. 

Poprawki z 2020 roku przyczyniły się do dalszego umocnienia wertykału władzy poprzez 

redefinicję funkcji trójpodziału władz oraz znaczące rozszerzenie kompetencji prezydenta. 

 
404 Проект Мир возможностей, Партия „Единая Россия”. https://proekty.er.ru/projects/mir-vozmoznostei 

[dostęp: 15.09.2025]. 
405 Проект женское движение Единой России, Партия „Единая Россия”, 

https://proekty.er.ru/projects/zhenskoe-dvizhenie-edinoi-rossii [dostęp: 15.09.2025]. 



130 

 

Zmiany objęły również sferę ustroju federacyjnego, wzmacniając centralizację systemu 

politycznego oraz nadrzędność prawa krajowego nad zobowiązaniami międzynarodowymi. 

Ponadto wprowadzono szereg zapisów o charakterze aksjologiczno-ideologicznym, 

odnoszących się m.in. do kwestii pamięci historycznej, tradycji rodzinnych czy religii, które 

nadają Konstytucji wyraźny wymiar normatywno-tożsamościowy. 

W kontekście niniejszej pracy istotne jest podkreślenie wzmocnienia instytucji 

Prezydenta. Dotyczy to nie tylko tzw. „wyzerowania kadencji” i możliwości sprawowania 

urzędu do 2036 roku406, lecz także zwiększenia jego pozycji nad trójpodziałem władzy. Jak 

wskazuje Rafał Czachor: „Swoistym panaceum na problemy wewnętrzne i międzynarodowe 

jawi się wzmocnienie instytucji Prezydenta, który realizując kompetencje egzekutywy jest 

jednocześnie ponad modelem trójpodziału władzy”407. Reforma ta skutkuje tym, że 

„potwierdza i zwiększa supremację Prezydenta, ogranicza rolę rządu, zwiększa kontrolę głowy 

państwa nad drugą izbą parlamentu, marginalizuje instytucję samorządu terytorialnego oraz 

ogranicza autonomię władzy sądowniczej, w tym Sądu Konstytucyjnego”408. Zmiany te były 

interpretowane na różne sposoby — od ustanowienia konstytucyjnej dyktatury409 po 

umocnienie reżimu autorytarnego410. 

Drugim istotnym elementem jest to, że poprawki przewidują, jak podkreśla Andriej 

Mieduszewski: „przyznanie Sądowi Konstytucyjnemu prerogatywy do rozstrzygania kwestii 

wykonalności decyzji organów międzypaństwowych, w tym sądów, wydanych na podstawie 

postanowień traktatów międzynarodowych Federacji Rosyjskiej”411. W praktyce oznacza to 

nadanie pierwszeństwa prawu krajowemu przed prawem międzynarodowym. Poprawka ta, 

przy jednoczesnym osłabieniu dotychczasowej zasady prymatu prawa międzynarodowego, 

istotnie ogranicza możliwość stosowania orzeczeń Europejskiego Trybunału Praw Człowieka 

przez sądy rosyjskie, zwłaszcza w sprawach o szczególnej doniosłości politycznej412.  

Ważnym elementem są również przepisy o charakterze deklaratywno-symbolicznym. 

 
406 M. Domańska, Zmiana konstytucji w Rosji – Putin na zawsze?, Ośrodek Studiów Wschodnich (OSW) 

10.03.2020. https://www.osw.waw.pl/pl/publikacje/analizy/2020-03-10/zmiana-konstytucji-w-rosji-putin-na-

zawsze [dostęp: 10.10.2022]. 
407 R. Czachor, Reforma konstytucyjna w Federacji Rosyjskiej w 2020 r., „Przegląd Prawa Konstytucyjnego” 2021, 

nr 3 (61), s. 274.  
408 Tamże, s. 269.  
409 А. Медушевский, Возрождение Империи? Российская конституционная реформа 2020 на фоне 

глобальных изменений, „Вестник Европы” 2020, nr LIII. https://www.vestnik-evropy.ru/issues/the-revival-of-

the-empire-russian-constitutional-reform-2020-against-the-background-of-global-change.html [dostęp: 

10.10.2022]. 
410 R. Czachor, dz. cyt., s. 275. 
411 А. Медушевский, dz. cyt., [dostęp: 10.10.2022]. 
412 Tamże.  



131 

 

Zmiany te „nie znoszą konstytucyjnej zasady pluralizmu i różnorodności ideologicznej (art. 

13), lecz artykułują konserwatywną interpretację wspieranych przez państwo wartości 

powszechnie uznawanych”413. Poprawki akcentują także priorytet suwerenności państwa oraz 

tożsamości narodowej. Tendencja ta przejawia się przede wszystkim w procesie kształtowania 

tożsamości, która, według Mieduszewskiego:  

opiera się na legitymizacji historycznej — „historycznie ukształtowanej jedności”, 

przywróconej „ciągłości w rozwoju państwa rosyjskiego”, a także retrospektywnej wspólnocie 

świadomości — „pamięci przodków, którzy przekazali ideały i wiarę w Boga”, co implikuje 

potrzebę „ochrony pamięci historycznej”. W efekcie ustalają one nowe rozumienie 

historycznego miejsca współczesnego państwa jako „następcy prawnego ZSRR” i 

jednocześnie Imperium Rosyjskiego, którego ciągłość jest określana w kategoriach kultury, 

religii i historii (art. 67)414. 

W Konstytucji pojawiły się nowe artykuły, w których m.in:  

1. Podkreśla się ciągłość z ZSRR (art. 67.1). 

2. Wprowadza się odniesienie do wiary w Boga jako fundamentu jedności państwowej (art. 

67.2). 

3. Ustanawia się ramy „prawdy historycznej”, obejmujące zakaz kwestionowania dokonań i 

„heroizmu” narodu (art. 67.3).  

4. Kładzie się nacisk na wychowanie dzieci poprzez internalizację wartości patriotycznych (art. 

67.4). 

5. Uznaje się Rosjan za naród państwotwórczy (art. 68.1).  

6. Ustanawia się kategorię ogólnorosyjskiej tożsamości kulturowej, skierowaną także do tzw. 

„rodaków” przebywających poza granicami kraju (art. 69.3). 

7. Określa jednolite podstawy prawne m.in. dla systemu wychowania i edukacji (art. 71.F). 

8. Utrwala się pojęcie małżeństwa jako związku kobiety i mężczyzny (art. 72.G.1). 

9. Podkreśla się znaczenie tradycyjnych wartości rodzinnych (art. 114.1.C). 

Na poziomie konstytucyjnym szczególne znaczenie mają zapisy odwołujące się do 

radzieckiej oraz szerzej rozumianej historycznej tradycji państwowej, które nadają zmianom 

wyraźny wymiar tożsamościowy. Wprowadzenie kategorii „prawdy historycznej” tworzy ramy 

do normatywnego ujmowania narracji o przeszłości, co może wpływać na ograniczenie 

pluralizmu interpretacyjnego w tej sferze. Istotne miejsce zajmują także zapisy dotyczące 

wychowania patriotycznego i wartości rodzinnych, co wpisuje się w konserwatywny kierunek 

reinterpretacji podstaw konstytucyjnych. Jednocześnie nowelizacja wzmacnia wertykalną 

 
413 Tamże. 
414 Tamże.  



132 

 

strukturę władzy poprzez dalszą koncentrację kompetencji w rękach prezydenta. 

Wprowadzenie kategorii „rodaków mieszkających za granicą” poszerza natomiast zakres 

konstytucyjnie definiowanej wspólnoty tożsamościowej, co w praktyce koresponduje z ideą 

„ruskiego miru”. W ujęciu międzynarodowym zmiany te tworzą spójną ramę konserwatywno-

historycznej narracji państwowej, stanowiąc jeden z elementów współczesnej polityki 

tożsamościowej Federacji Rosyjskiej. 

Kolejnym dokumentem, który rozwija i uzupełnia zapisy konstytucyjne, jest Strategia 

Bezpieczeństwa Narodowego Federacji Rosyjskiej (ros. Стратегия национальной 

безопасности Российской Федерации) z 2021 roku. Należy przy tym podkreślić, że sama 

strategia, jak zauważają Witold Rodkiewicz i Piotr Żochowski:  

nie ma charakteru obowiązkowych wytycznych dla aparatu państwowego, a w konsekwencji 

nie służy za podstawę przy podejmowaniu konkretnych decyzji przez instytucje państwowe i 

ich szefów. Jego realną funkcją jest komunikacja strategiczna skierowana zarówno do 

audytorium zagranicznego (tworzenie wizerunku, wysyłanie sygnałów politycznych), jak i 

wewnętrznego (narzucenie oficjalnej narracji)415. 

W kontekście ideologicznego wymiaru dokumentu warto zauważyć, że koncentruje się 

on nie tyle na kulturze w ogólnym znaczeniu, ile przede wszystkim na „tradycyjnych 

wartościach” oraz na przeciwstawianiu się Zachodowi. Tendencje te nie są nowe — Strategia 

z 2021 roku w znacznym stopniu powtarza założenia obecne już w wersji z 2016 roku, jednak 

w najnowszej redakcji zostały one wyrażone w sposób bardziej wyraźny. 

Po pierwsze, szczególny akcent położono na retorykę dotyczącą — w ujęciu Strategii 

— destrukcyjnego wpływu ideologii zachodnich i procesów westernizacji, co wzmacnia 

kreowany obraz przeciwnika. Po drugie, zaakcentowano znaczenie tradycyjnych rosyjskich 

„wartości duchowo-moralnych”, do których zaliczono m.in.:  

życie, godność, prawa i wolności człowieka, patriotyzm, obywatelskość, służbę Ojczyźnie i 

odpowiedzialność za jej los, wysokie ideały moralne, silną rodzinę, twórczą pracę, prymat 

duchowości nad materialnością, humanizm, jedność, miłosierdzie, sprawiedliwość, 

kolektywizm, wzajemną pomoc i wzajemny szacunek, pamięć historyczną i ciągłość pokoleń, 

narody Rosji”416. 

Strategia wyraźnie artykułuje ramy „tradycyjnych wartości” oraz definiuje ideologiczne 

podstawy konfrontacyjnej polityki Rosji wobec Zachodu. 

Kolejnym krokiem stało się przyjęcie w 2022 roku Ustawy o zatwierdzeniu Podstaw 

 
415 W. Rodkiewicz, P. Żochowski, Wróg z Zachodu. Nowa rosyjska strategia bezpieczeństwa, Ośrodek Studiów 

Wschodnich (OSW) 08.07.2021. https://www.osw.waw.pl/pl/publikacje/analizy/2021-07-08/wrog-z-zachodu-

nowa-rosyjska-strategia-bezpieczenstwa [dostęp: 10.10.2022]. 
416 Стратегия национальной безопасности Российской федерации…. [dostęp: 11.10.2021].  



133 

 

polityki państwowej w zakresie zachowania i umacniania tradycyjnych rosyjskich wartości 

duchowo-moralnych (ros. Об утверждении основ государственной политики по 

сохранению и укреплению традиционных российских духовно-нравственных 

ценностей)417. Dokument ten nie tylko wyznacza kierunek dla wewnętrznego dyskursu, lecz 

także bywa interpretowany jako wprowadzający mechanizmy ograniczające swobodę 

interpretacyjną w sferze wartości i treści kulturowych. Jest to pierwszy akt normatywny, w 

którym w sposób definicyjny określa się, czym są „tradycyjne wartości”. Według dokumentu:  

Tradycyjne wartości to moralne drogowskazy kształtujące światopogląd obywateli Rosji, 

przekazywane z pokolenia na pokolenie, stanowiące podstawę ogólnorosyjskiej tożsamości 

obywatelskiej i jednolitej przestrzeni kulturowej kraju, wzmacniające jedność obywatelską 

oraz znajdujące swoje unikalne, swoiste odzwierciedlenie w duchowym, historycznym i 

kulturowym rozwoju wielonarodowego narodu Rosji418.   

Wartości te w dużej mierze powtarzają katalog wartości wymienionych w Strategii 

Bezpieczeństwa Narodowego. Osiową ideą pozostaje idea państwowości, zaś kluczową 

kategorią — pojęcie ojczyzny. Należy przy tym podkreślić, że „szczególna rola w kształtowaniu 

i umacnianiu wartości tradycyjnych przypisywana jest prawosławiu”419. W ustawie wprost 

zdefiniowano katalog zagrożeń dla tzw. „tradycyjnych wartości”, wiążąc je zarówno z 

czynnikami wewnętrznymi, jak i zewnętrznymi. Za zagrożenia te uznaje się m.in.: 

działalność organizacji ekstremistycznych i terrorystycznych, wybrane środki masowego 

przekazu i komunikacji, działania Stanów Zjednoczonych Ameryki oraz innych 

nieprzyjaznych państw zagranicznych, a także aktywność części korporacji transnarodowych, 

zagranicznych organizacji pozarządowych oraz niektórych podmiotów i osób działających na 

terytorium Rosji420.  

Warto zaznaczyć, że choć przekaz ustawy nie stanowi nowości pod względem 

retorycznym, pełni ona istotną funkcję legitymizacji tradycjonalistycznego dyskursu obecnego 

w rosyjskiej przestrzeni ideologicznej. Samo pojęcie „wartości tradycyjnych” zostaje w niej 

ugruntowane jako centralny element dyskursu ideologicznego. Zwraca uwagę fakt, że akcent 

położono przede wszystkim na wartości bezpośrednio powiązane z państwowością, a nie na 

religijne czy społeczne dziedzictwo. Należy również podkreślić, że przyjęcie ustawy miało 

wymiar legislacyjny, prowadząc do zmian m.in. w obszarach edukacji, kultury i polityki 

informacyjnej.  

Drugą grupę stanowią natomiast zmiany o charakterze stygmatyzująco-represyjnym. 

 
417 Указ Президента РФ от 09.11.2022 nr 809... [dostęp: 15.12.2022]. 
418 Tamże.  
419 Tamże. 
420 Tamże.  



134 

 

Warto podkreślić, że choć aparat represyjny funkcjonuje jako odrębny, autonomiczny obszar 

działania państwa, pozostaje on ściśle powiązany z procesami ideologizacji. Ponieważ główny 

nacisk w niniejszej pracy położony jest na ideologiczny wymiar tych procesów, zostaną tu 

wskazane jedynie wybrane akty prawne ilustrujące najważniejsze tendencje w zakresie 

kształtowania i utrwalania prawnych mechanizmów wykluczenia oraz kontroli społecznej. 

Pierwszą grupę regulacji ideologicznych stanowią przepisy dotyczące kontroli nad 

pamięcią historyczną. W 2014 roku do Kodeksu karnego Federacji Rosyjskiej wprowadzono 

art. 354.1 dotyczący „rehabilitacji nazizmu”, penalizujący m.in. „rozpowszechnianie 

fałszywych informacji” o roli ZSRR w II wojnie światowej czy obrażanie pamięci 

weteranów421. W kolejnych latach pojawiły się przepisy zaostrzające odpowiedzialność 

administracyjną i karną za utożsamianie ZSRR z III Rzeszą. Łącznie działania te doprowadziły 

do faktycznej monopolizacji interpretacji historii przez państwo, szczególnie w odniesieniu do 

II wojny światowej. W praktyce zakres stosowania art. 354.1 został stopniowo rozszerzony, 

obejmując również wypowiedzi dotyczące interpretacji historii II wojny światowej, w tym roli 

ZSRR422. Należy zauważyć, że tego rodzaju kontrola świadczy o tym, że narracja o ZSRR jako 

zwycięzcy w Wielkiej Wojnie Ojczyźnianej zajmuje jedno z centralnych miejsc we 

współczesnej rosyjskiej ideologii. 

Drugi blok legislacyjny obejmuje regulacje, które w warstwie retorycznej wytwarzają 

podział na podmioty „swoje” i „obce”. W tym kontekście można wyróżnić trzy ustawy, które 

odpowiadają logice stopniowania: od jednostki, przez organizacje, po całe państwa. Pierwsza 

to ustawa o „agentach zagranicznych”423. Samo pojęcie zaczęło być aktywnie wykorzystywane 

w rosyjskim porządku prawnym od 2012 roku. Ustawa obejmuje zarówno osoby fizyczne, jak 

i prawne, ogranicza zakres ich działalności i pełni funkcję swoistego znacznika, prowadząc do 

efektu stygmatyzacji. Po 2022 roku odnotowuje się znaczące rozszerzenie praktyki stosowania 

ustawy, obejmujące coraz szerszy krąg podmiotów i sytuacji, co dodatkowo wzmacnia jej 

stygmatyzujący charakter. Druga to przepisy dotyczące „organizacji niepożądanych” (ros. 

нежелательные организации)424, skierowane przeciwko organizacjom zagranicznym i 

 
421 Федеральный закон от 05.05.2014 nr 128-ФЗ… [dostęp: 01.10.2021].  
422 Zob. Russia: „Crimes Against History”, FIND, 2021, nr. 770a. https://www.fidh.org/IMG/pdf/russie-_pad-uk-

web.pdf [dostęp: 02.10.2022].  
423 Федеральный закон от 14.07.2022 nr 255-ФЗ „О контроле за деятельностью лиц, находящихся под 

иностранным влиянием” (2022, nr 255-ФЗ). https://www.consultant.ru/document/cons_doc_LAW_421788/ 

[dostęp: 02.10.2024]. 
424 Федеральный закон от 28.12.2012 nr 272-ФЗ „О мерах воздействия на лиц, причастных к нарушениям 

основополагающих прав и свобод человека, прав и свобод граждан Российской Федерации” (2012, nr 272-

ФЗ).https://www.consultant.ru/document/cons_doc_LAW_139994/a2a2c3de18de17987c273111214cd45393805

c36/ [dostęp: 10.11.2024]. 



135 

 

międzynarodowym, które de facto zakazują prowadzenia przez nie działalności na terytorium 

Federacji Rosyjskiej. Trzecia to oficjalnie kształtowana narracja o „państwach nieprzyjaznych” 

(ros. недружественные страны), która wzmacnia obraz zagrożenia zewnętrznego425. 

Ponadto warto również odnotować sposób funkcjonowania listy organizacji 

ekstremistycznych426. W praktyce obserwuje się jej coraz częstsze wykorzystywanie w 

odniesieniu do podmiotów krytycznych wobec władz, niezależnych inicjatyw społecznych oraz 

środowisk prezentujących alternatywne interpretacje rzeczywistości427.  

Trzecim istotnym elementem jest zbiór ustaw mających na celu podtrzymywanie 

oficjalnych narracji dotyczących wojny w Ukrainie. Chodzi tu przede wszystkim o przepisy 

dotyczące tzw. „dyskredytacji Sił Zbrojnych Federacji Rosyjskiej” oraz „rozpowszechniania 

świadomie fałszywych informacji o użyciu sił zbrojnych Federacji Rosyjskiej”428. Ustawa 

przyjęta w marcu 2022 roku przewiduje odpowiedzialność administracyjną i karną za 

rozpowszechnianie informacji, które, według organów państwowych, „dyskredytują użycie sił 

zbrojnych” lub podważają legalność działań armii rosyjskiej. W praktyce regulacje te znacząco 

ograniczają możliwość publicznego kwestionowania oficjalnego przekazu dotyczącego tzw. 

„specjalnej operacji wojskowej”, co prowadzi do dalszego zawężenia przestrzeni debaty 

publicznej. W literaturze zwraca się uwagę, że wejście w życie tych przepisów zbiegło się w 

czasie z de facto zakończeniem funkcjonowania niezależnych mediów w Rosji.  

W ostatniej dekadzie w Rosji systematycznie przyjmowano przepisy ograniczające 

wolność słowa oraz regulujące zachowania w przestrzeni publicznej. W 2013 roku 

wprowadzono ustawę o „obrazie uczuć religijnych”, przewidującą odpowiedzialność karną za 

działania uznawane za znieważające religię429. W 2016 roku uchwalono tzw. „pakiet Jarowej” 

(ros. Пакет Яровой), rozszerzający uprawnienia służb w zakresie inwigilacji, 

przechowywania danych oraz nadzoru nad komunikacją elektroniczną430. Od 2019 roku 

obowiązują ustawy o „suwerennym Internecie”, które umożliwiają państwu kontrolę nad 

 
425 Перечень иностранных государств и территорий, совершающих в отношении Российской Федерации, 

российских юридических лиц и физических лиц недружественные действия, 

https://www.consultant.ru/document/cons_doc_LAW_411064/e8730c96430f0f246299a0cb7e5b27193f98fdaa/ 

[dostęp: 10.11.2024].  
426 Zob. Перечень террористов и экстремистов, Росфинмониторинг. 

https://www.fedsfm.ru/documents/terrorists-catalog-portal-act? [dostęp: 10.11.2024].  
427 М. Кравченко, Неправомерное применение антиэкстремистского законодательства в России в 2023 

году... [dostęp: 10.07.2024].  
428 Федеральный закон от 04.03.2022 nr 32-ФЗ „О внесении изменений в Уголовный кодекс Российской 

Федерации и статьи 31 и 151 Уголовно-процессуального кодекса Российской Федерации” (2022, nr 32-ФЗ) 

http://publication.pravo.gov.ru/Document/View/0001202203040007 [dostęp: 10.07.2024]. 
429 Федеральный закон РФ от 29.06.2013 nr 136-ФЗ… [dostęp: 12.01.2022]. 
430 Как работает „пакет Яровой”, ТАСС 01.07.2018. https://tass.ru/ekonomika/5335719  [dostęp: 

12.01.2022]. 



136 

 

krajowym ruchem sieciowym.431. W tym samym roku przyjęto pakiet ustaw przewidujących 

odpowiedzialność za rozpowszechnianie tzw. „fałszywych informacji” (fake newsów) oraz za 

„jawne lekceważenie władzy” w mediach i Internecie432. Obecnie trwają dyskusje nad dalszym 

zaostrzeniem tych regulacji433. Przyjmowane przepisy prowadzą do istotnego ograniczenia 

przestrzeni dla swobodnej debaty oraz redukcji możliwości publicznego wyrażania stanowisk 

krytycznych. Warto podkreślić, że wiele zachowań, które wcześniej wiązały się wyłącznie z 

odpowiedzialnością administracyjną, zaczęto kwalifikować jako przestępstwa. 

Podsumowując, rosyjski aparat prawny w okresie rządów Putina pełni równocześnie 

funkcje represyjne i ideologiczne, stając się podstawowym narzędziem kontroli społecznej. 

Część ustawodawstwa wyznacza ramy ideologiczne, inne służą wdrażaniu mechanizmów 

penalizacji i stygmatyzacji. Równolegle prawo wykorzystywane jest do ograniczania 

pluralizmu politycznego i wzmacniania autorytarnej struktury władzy. W rezultacie system 

prawny nie tylko porządkuje życie społeczne zgodnie z narzuconą wizją, lecz także 

legitymizuje utrwalenie obowiązującego porządku politycznego.  

 

Podsumowania 

Przeprowadzona analiza umożliwiła uchwycenie kluczowych tendencji w ramach 

współczesnego dyskursu ideologicznego w Rosji:  

Po pierwsze, na poziomie wszystkich aparatów ideologicznych widoczne jest 

konsekwentne kształtowanie jednolitego przekazu ideologicznego. Proces ten wzmacnia 

również postępująca unifikacja oraz tendencja do centralizacji w ramach poszczególnych 

aparatów ideologicznych. Wszystkie analizowane aparaty opierają się na wyraźnym 

nastawieniu antyzachodnim, przy czym szczególnie silnie akcentowany jest w nich wątek 

antyamerykański. Retoryka antyliberalna pełni funkcję wspierającą, a nie dominującą: chodzi 

przede wszystkim o geopolityczne przeciwstawienie Rosji i Zachodu, zakorzenione w logice 

zimnowojennego podziału świata. Wnioski te znajdują potwierdzenie zarówno w 

analizowanym materiale empirycznym, jak i w licznych wystąpieniach Putina, w których 

liberalizm przedstawiany jest przede wszystkim jako element zachodniego modelu. Innymi 

 
431 Федеральный закон от 01.05.2019 nr 90-ФЗ „О внесении изменений в Федеральный закон «О связи» и 

Федеральный закон «Об информации, информационных технологиях и о защите информации»” (2019, nr 

90-ФЗ). https://www.consultant.ru/document/cons_doc_LAW_323815/ [dostęp: 12.01.2022]. 
432 Путин подписал законы о фейках и неуважении, Ведомости 18.03.2019. 

https://www.vedomosti.ru/politics/news/2019/03/18/796652-putin-feiknyus-neuvazhenii [dostęp: 12.01.2022]. 
433 Россиян начнут лишать свободы за оскорбление в интернете представителя власти, ТАСС 

23.09.2024. https://tass.ru/obschestvo/21937993 [dostęp: 12.01.2022]. 



137 

 

słowy, retoryka antyliberalna stanowi jeden z komponentów szerszej retoryki geopolitycznej.  

Po drugie, widoczna jest wyraźna dominacja dyskursu odwołującego się do pojęcia 

„rosyjskiej cywilizacji”. W tym kontekście koncepcja „ruskiego miru”, choć przez lata 

stanowiła ważny element ideologicznego słownika, po 2022 roku uległa wyraźnej erozji — jej 

potencjał mobilizacyjny i legitymizacyjny został znacząco osłabiony. O ile wcześniej „ruski 

mir” pełnił funkcję narzędzia miękkiej siły, o tyle obecnie jego miejsce zajmują alternatywne 

ujęcia cywilizacyjne, które nabrały większego ciężaru w oficjalnym przekazie państwowym. 

Równocześnie obserwuje się wzmocnienie retoryki „rosyjskiej cywilizacji”, podczas gdy 

odwołania do „ruskiego miru” pojawiają się coraz rzadziej. 

Po trzecie, przeprowadzona analiza pokazuje, że dyskurs prawosławny nie odgrywa roli 

centralnej w polu ideologicznym. Pełni raczej funkcję pomocniczą: wspiera konserwatywne 

narracje, lecz nie tworzy ich ideowego rdzenia. Trafnie ujmuje to Mitrochin, który porównał 

RKP do korporacji „sprzedającej państwu swój patriotyzm”434. Wcześniej retoryka religijna 

służyła wypełnieniu ideologicznej próżni, a po 2012 roku przekształciła się w narrację 

„duchowych więzi” (ros. духовные скрепы), następnie uogólnioną do pojęcia „wartości 

tradycyjnych”. Obecnie jednak „wartości tradycyjne” funkcjonują przede wszystkim jako 

element dyskursu państwowego, co sprawia, że prawosławie pełni rolę narzędzia adresowanego 

do określonych grup społecznych podatnych na konserwatywne treści religijno-tożsamościowe. 

Po czwarte, jednym z kluczowych pojęć współczesnego dyskursu ideologicznego są 

tzw. „wartości tradycyjne”, które — mimo religijnych skojarzeń — pełnią przede wszystkim 

funkcję świecką, służąc umocnieniu idei państwowości. Lista tych wartości obejmuje pojęcia 

o charakterze uniwersalnym (takie jak życie, godność czy wolność), obecne również w innych, 

konkurencyjnych dyskursach. Wskazuje to na proces zawłaszczania kategorii uniwersalnych i 

tworzenia wrażenia, że „wartości tradycyjne” stanowią jedyną legitymizowaną formę ich 

ochrony, co rodzi pytanie o status tzw. „wartości nietradycyjnych”. 

Z perspektywy morfologicznej analizy ideologii (Freeden)435 istotne są relacje między 

pojęciami, a nie ich pojedyncze treści. Analiza pozwala stwierdzić, że centralnym spoiwem 

konstrukcji ideologicznej jest pojęcie „Ojczyzny”, utożsamiane z państwem i jego polityką, 

legitymizowane poprzez odwołania do historii i narrację o ciągłości państwowej — często 

formułowaną w sposób podważający podmiotowość innych państw. 

 
434 „Взглядам патриарха Кирилла отвечает католическая модель устройства церкви”... [dostęp: 

20.02.2023]. 
435 Zob. Freeden M., The Morphological Analysis of Ideology, [w:] The Oxford Handbook of Political Ideologies, 

red. M. Freeden, L.T. Sargent, M. Stears M,  Oxford University Press 2013, s . 115-137. 



138 

 

W ramach dyskursu „wartości tradycyjnych” szczególne miejsce zajmują wartości 

rodzinne, jednak ich rola ma przede wszystkim charakter instrumentalny. Nacisk na model 

rodziny wielodzietnej i prokreacyjnej nie wynika z autonomicznej normy etycznej, lecz jest 

podporządkowany celom polityki demograficznej. 

Po piąte, ważną rolę odgrywa polityka historyczna, oparta na reinterpretacji mitu 

Wielkiej Wojny Ojczyźnianej (WOW). Kluczowy jest proces przekodowywania pojęć, 

polegający na nakładaniu narracji o tzw. „specjalnej operacji wojskowej” na ramy WOW, co 

prowadzi do ich częściowej identyfikacji w przekazie ideologicznym. W ten sposób WOW staje 

się zasobem semiotycznym dostarczającym gotowych figur mobilizacyjnych i struktur 

legitymizacyjnych. Szczególnie istotne jest to, że ten obszar dyskursu staje się najbardziej 

wrażliwy, wyznaczając „czerwoną linię”, której naruszenie prowadzi do uruchomienia 

mechanizmów aparatu represyjnego. 

Po szóste, w kontekście ideologii istotnym zagadnieniem pozostaje kwestia kultu 

jednostki. Nie mamy tu do czynienia z otwartym, demonstracyjnym uwielbieniem lidera, 

charakterystycznym dla klasycznych kultów jednostki (np. wokół Lenina, Stalina, Hitlera czy 

dynastii Kimów), lecz z jego bardziej ukrytą i subtelną formą, opartą na stopniowym 

utożsamianiu państwa z osobą przywódcy. Wizerunek Putina wpisywany jest w metanarrację 

„Rosja to Putin” — przede wszystkim poprzez przekazy medialne. Tendencja ta była obecna 

już wcześniej, jednak jej status został wzmocniony poprzez zmiany konstytucyjne z 2020 roku.  

Po siódme, od 2022 roku wyraźnie nasiliły się działania ukierunkowane na 

kształtowanie atrakcyjnego obrazu Rosji, zwłaszcza wśród młodzieży. Tendencję tę można 

interpretować jako element strategii ideologicznej, której celem jest budowanie wizji 

przyszłości zdolnej pełnić funkcję mobilizacyjną. W tym ujęciu państwo promuje model 

pozytywnej autoidentyfikacji. Tak konstruowana narracja przyszłości nie ogranicza się do 

funkcji projekcyjnej, lecz służy również dyscyplinowaniu i integrowaniu społeczeństwa wokół 

długofalowych celów państwowych. 

Choć wnioski nie są całkowicie nowe, analiza pokazuje, że mimo intensywnej 

reideologizacji nie pojawia się spójny „konstruktywny” projekt ideologiczny — rozumiany 

jako zestaw orientacji, celów i wyobrażeń przyszłości, ku którym społeczeństwo miałoby 

dążyć. Zamiast tego dominuje przekaz o charakterze reaktywnym, oparty na geopolitycznej 

konfrontacji, zagrożeniach i wyznaczaniu „czerwonych linii”, czemu towarzyszy rosnące 

znaczenie aparatu represyjnego. W tym kontekście retoryka „wartości tradycyjnych” pełni 

jedynie funkcję pozornie konstruktywną, pozbawioną wyraźnie określonej treści 

konceptualnej. W pewnym sensie mamy do czynienia z paradoksem — reideologizacją bez 



139 

 

ideologii: analizowany dyskurs ujawnia raczej mechanizmy, klisze i zabiegi propagandowe niż 

treść ideową w ścisłym znaczeniu tego słowa. Prawdopodobnie m.in. tym tłumaczy się trudność 

formułowania prognoz dotyczących działań Kremla. 

  



140 

 

Rozdział III. Podmioty wytwarzania dyskursu ideologicznego 

W procesie ideologizacji kluczowe znaczenie ma określenie ideologicznego 

ekosystemu, który pozwala zidentyfikować głównych producentów i dystrybutorów ideologii 

w Rosji. Zagadnienie to podejmuje m.in. Laruelle, wskazując, że współczesny reżim rosyjski 

można postrzegać jako „sfragmentaryzowaną całość konkurujących ideologii”436 i proponując 

wyróżnienie trzech szerokich ekosystemów ideologicznych: wojskowo-przemysłowego 

(obejmującego m.in. Ministerstwo Obrony, Ministerstwo Spraw Wewnętrznych, Służby 

Bezpieczeństwa oraz duży przemysł wojskowy — zarówno państwowy, jak i półpaństwowy; 

do tej grupy badaczka zalicza także Klub Izborski), prawosławnego (Patriarchat Moskiewski, 

prawosławni biznesmeni, organizacje społeczeństwa obywatelskiego o charakterze religijnym) 

oraz Administracji Prezydenta (określanego jako eklektyczny)437. Podejście zaproponowane 

przez Laruelle opiera się zatem na założeniu istnienia ideologicznego ekosystemu, w ramach 

którego funkcjonują różne ośrodki oddziaływania. Warto podkreślić, że do pewnego stopnia 

utrzymuje się konkurencja dyskursów, jednak toczy się ona wewnątrz szeroko rozumianej 

przestrzeni konserwatywnej. 

Przeprowadzona w poprzednim rozdziale analiza pozwoliła określić tendencje 

oficjalnego przekazu ideologicznego, m.in. produkowanego przez Administrację Prezydenta. 

Niniejsza część pracy zmierza natomiast do ukazania aktorów funkcjonujących w szerszej 

perspektywie, co pozwoli lepiej zrozumieć mechanizmy kształtowania i dystrybucji ideologii 

oraz myślenia geopolitycznego. Jednym z głównych wyzwań metodologicznych pozostaje 

identyfikacja najbardziej wpływowych aktorów.  

Na podstawie wstępnej analizy materiałów empirycznych można wymienić trzech 

aktorów oraz wskazać zasadnicze kierunki ich aktywności. Po pierwsze, ośrodki ekspercko-

analityczne powiązane z Kremlem, formujące wizje geopolityczne, w tym tzw. „Wielką 

Czwórkę”. Choć nie stanowią one przykładów instytucji produkujących wewnętrzny dyskurs 

ideologiczny, odgrywają istotną rolę w kształtowaniu myślenia geopolitycznego — zwłaszcza 

w zakresie budowania zewnętrznego wizerunku państwa. Dlatego zasadne jest uwzględnienie 

podstawowych tendencji obecnych w ich przekazie. Po drugie, środowiska działające 

samodzielnie, ale wpływające na wewnętrzny dyskurs ideologiczny, czego przykładem są Klub 

Izborski oraz Instytut „Cargrad” Konstantina Małofiejewa. Po trzecie, instytucje cerkiewno-

 
436 M. Laruelle, The Kremlin’s Ideological Ecosystems: Equilibrium and Competition, PONARS Eurasia 

14.11.2017. https://www.ponarseurasia.org/the-kremlin-s-ideological-ecosystems-equilibrium-and-competition/ 

[dostęp: 15.09.2022].  
437 Tamże.  



141 

 

państwowe, jak np. Światowy Rosyjski Sobór Narodowy, będący jedną z największych i 

najstarszych organizacji tego typu w postradzieckiej Rosji.  

Takie ujęcie pozwoli nie tylko zidentyfikować główne kanały produkcji i dystrybucji 

ideologii, lecz także ocenić stopień konkurencji między dyskursami w dzisiejszej Rosji i 

określić granice tej rywalizacji. Analiza umożliwi ponadto stworzenie instytucjonalnej mapy 

ideologizacji, wskazującej, jakie funkcje pełnią poszczególne ośrodki oraz jakie mechanizmy 

sprzyjają ich integracji bądź antagonizacji. Z tego względu uwzględnione zostaną również 

wydarzenia filozoficzno-ideologiczne, które — jako formy symbolicznej aktywizacji ideologii 

— pełnią szczególną rolę w łączeniu refleksji intelektualnej z narracjami państwowymi. Ich 

analiza pozwoli uchwycić tendencje do filozofizacji ideologii oraz do integrowania refleksji 

filozoficznej z projektem ideologicznym.  

3.1. Think tanki i fora ekspercko-analityczne jako aktorzy kształtowania 

rosyjskiej narracji geopolitycznej 

Rosyjskie think tanki stanowią rozbudowaną grupę różnorodnych ośrodków438. Wśród 

prorządowych ośrodków analitycznych szczególną uwagę należy zwrócić na takie instytucje, 

jak Rada do Spraw Polityki Zagranicznej i Obronnej (ros. Совет по внешней и оборонной 

политике, СВОП/SWOP), Rosyjska Rada Spraw Międzynarodowych (ros. Российский совет 

по международным делам, РСМД/RSMD), Rosyjski Instytut Badań Strategicznych (ros. 

Российский институт стратегических исследований РИСИ/RISI) oraz Klub Wałdajski (ros. 

Валдайский клуб). Stanowią one tzw. „Wielką Czwórkę” think tanków funkcjonujących w 

Rosji439. Warto podkreślić, że SWOP funkcjonuje jako organizacja pozarządowa. Anton 

Barbashin i Alexander Graef podkreślają: 

SWOP stanowi wyjątek od reguły. Jako jedna z najstarszych rosyjskich organizacji 

pozarządowych nie otrzymuje wsparcia finansowego ze strony państwa, lecz funkcjonuje 

dzięki prywatnym i komercyjnym darowiznom. Niemniej jednak SWOP korzysta z 

symbolicznego i intelektualnego wsparcia ze strony państwa, ponieważ niektórzy jej 

członkowie utrzymują bliskie relacje z kręgami władzy politycznej440. 

W raportach przygotowanych przez Międzynarodową Grupę Roboczą ds. Sankcji wobec Rosji 

wspomniane ośrodki zostały wskazane przez ekspertów jako te, które „pielęgnują i 

 
438 Zob. J. Diec, Doktryna rosyjskiej polityki zagranicznej. Partnerzy najbliżsi i najdalsi, Kraków: Wydawnictwo 

Uniwersytetu Jagiellońskiego 2015.  
439 A. Barbashin, A. Graef, Thinking foreign policy in Russia: Think tanks and grand narratives, Atlantic Council 

12.11.2019. https://www.atlanticcouncil.org/in-depth-research-reports/report/thinking-foreign-policy-in-russia-

think-tanks-and-grand-narratives/#Chapter_3 [dostęp: 13.11.2021]. 
440 Tamże.  



142 

 

podtrzymują idee wspierające putinowską wojnę w Ukrainie”441. W dalszej części niniejszego 

rozdziału przeanalizowane zostaną kluczowe tendencje ideologiczne tych instytucji w celu 

określenia pola dyskursywnego, które współtworzą. 

3.1.1. Rosyjska Rada Spraw Międzynarodowych (RSMD) 

Rosyjska Rada Spraw Międzynarodowych (RSMD) to organizacja non-profit działająca 

w obszarze polityki zagranicznej i stosunków międzynarodowych, założona w 2011 roku. Jej 

działalność była elementem polityki soft power442 i jest ukierunkowana na „prowadzenie badań 

w zakresie stosunków międzynarodowych, opracowywanie praktycznych rekomendacji na 

rzecz rosyjskich organów władzy państwowej, biznesu, organizacji pozarządowych i innych 

podmiotów zaangażowanych w działalność związaną z polityką zagraniczną”443. Założycielami 

RSMD są: Ministerstwo Spraw Zagranicznych Federacji Rosyjskiej, Ministerstwo Edukacji i 

Nauki Federacji Rosyjskiej, Rosyjska Akademia Nauk, Rosyjski Związek Przemysłowców i 

Przedsiębiorców oraz agencja informacyjna Interfax. Funkcję prezydenta RSMD pełni Igor 

Iwanow, były minister spraw zagranicznych Rosji (1998–2004). W skład prezydium Rady 

wchodzą m.in. Fiodor Łukjanow, Dmitrij Pieskow, Andriej Rudenko oraz Iwan Timofiejew.  

Większość projektów realizowanych przez RSMD koncentruje się na różnego rodzaju 

zagadnieniach międzynarodowych — kwestiach dotyczących polityki zagranicznej, gospodarki 

oraz analizie i interpretacji sankcji międzynarodowych. Chociaż RSMD nie zajmuje się 

bezpośrednio kwestiami ideologii wewnętrznej, jej działalność wpisuje się w szerszy proces 

kształtowania wizerunku Rosji za granicą oraz formułowania założeń polityki zagranicznej. 

Warto również zwrócić uwagę na tematy, które powiązane są z ideologicznym dyskursem w 

kontekście międzynarodowym. Kluczowym celem tych działań jest promocja Federacji 

Rosyjskiej jako konstruktywnego uczestnika stosunków międzynarodowych.  

Po pierwsze, kluczową rolę odgrywa retoryka wielobiegunowości (ros. 

многополярность)444. Koncepcja wielobiegunowego porządku światowego, wyraźnie 

 
441 Дорожня карта індивідуальних санкцій: Рекомендації щодо санкцій проти Російської Федерації, 

Документ Робочої групи #3: Додаток A, Міжнародна робоча група з питань санкцій проти Росії 18.10.2022. 

46a9d3b250471880f01f0ae416c1823d_1666359477.pdf [dostęp: 30.10.2023]. 
442 N. Burlinova, The Kremlin’s Favorite Buzzword is Still „Soft Power”, Russia Direct 10.08.2013. 

http://www.russia-direct.org/content/kremlin%E2%80%99s-favorite-buzzword-still-soft-power. [dostęp: 

15.08.2022]. 
443 О совете. Общая информация, РСМД. https://russiancouncil.ru/about/ [dostęp: 15.08.2025]. 
444 Zob m.in. С. Лавров, Выступление на XI международном научно-экспертном форуме „Примаковские 

чтения”, РСМД 25.06.2025. https://russiancouncil.ru/analytics-and-comments/comments/vystuplenie-na-xi-

mezhdunarodnom-nauchno-ekspertnom-forume-primakovskie-chteniya-/?sphrase_id=219176614 [dostęp: 

15.08.2025]; Э. Мирбашир оглу, Настало время для нового мира — многополярного. РСМД 22.10.2024. 

https://russiancouncil.ru/analytics-and-comments/columns/global-governance/nastalo-vremya-dlya-novogo-

mira-mnogopolyarnogo/?sphrase_id=219176614 [dostęp: 15.08.2025]; В. Попов, Многовариантность 



143 

 

wyartykułowana przez Putina podczas przemówienia w Monachium w 2007 roku, stała się 

jednym z fundamentów rosyjskiej narracji w obszarze stosunków międzynarodowych445. Warto 

zwrócić uwagę na różne podejścia do rozumienia samego pojęcia wielobiegunowości w ramach 

ośródka. Ivan Timofiejew proponuje pojęcie asynchronicznej wielobiegunowości (ros. 

асинхронная многополярность) jako etapu następującego po „końcu historii” Fukuyamy446. 

W tej logice rok 2022 jawi się jako symboliczne „zakończenie końca historii”. 

Wielobiegunowość interpretowana jest tu przez pryzmat asynchroniczności, rozumianej jako 

zróżnicowana pozycja poszczególnych państw w różnych sferach (m.in. kulturowej, cyfrowej, 

wojskowej)447. W tym kontekście wyraźnie artykułuje się tendencja do zacieśniania współpracy 

z Chinami448. Warto zauważyć, że choć w dyskursach skierowanych do obywateli Chiny niemal 

nie odgrywają żadnej roli, to w geopolitycznym myśleniu przedstawiane są jako jeden z 

kluczowych partnerów.  

Choć narracja o wielobiegunowości nie jest nowa, po 2022 roku, a zwłaszcza po dojściu 

Donalda Trumpa do władzy, dyskusje na ten temat wyraźnie się zintensyfikowały. W ramach 

działalności RSMD szczególny nacisk kładzie się obecne na trzech kluczowych aktorów: 

Rosję, USA i Chiny, natomiast Indie postrzegane są jako państwo aspirujące do odegrania 

bardziej znaczącej roli449. Coraz silniej akcentowane są zatem debaty dotyczące architektury 

globalnego ładu. Warto przy tym podkreślić, że refleksja nad wielobiegunowością często 

ujmowana jest przez pryzmat odniesień do logiki bipolarności — w oparciu o takie opozycje, 

jak: m.in. demokracja vs. autorytaryzm, konserwatyzm vs. liberalizm, kapitalizm vs. socjalizm 

czy nacjonalizm vs. globalizacja. Pomimo tego utrzymuje się również przeciwstawienie: USA 

kontra „reszta świata”, co zbliża się raczej do ujęcia bipolarnego450.  

W efekcie można mówić o intensywnej refleksji nad kształtem „ładu 

wielobiegunowego”. Okresowo w dyskusjach pojawia się również narracja o przywódczej 

 
будущего. РСМД 18.10.2024. https://russiancouncil.ru/analytics-and-comments/analytics/mnogovariantnost-

budushchego/?sphrase_id=219176614 [dostęp: 15.08.2025].  
445 Zob. Выступление и дискуссия на Мюнхенской конференции по вопросам политики безопасности, 

Президент России 10.02.2007. http://kremlin.ru/events/president/transcripts/24034 [dostęp: 11.03.2022]. 
446 И.Н. Тимофеев, Асинхронная многополярность: векторы развития и параметры управления, Москва: 

Российский совет по международным делам (РСМД) 2025, s. 8. 
447 Tamże, s. 18-24.  
448 Zob. m.in. М. Черняев, Россия и Китай: двусторонние отношения в условиях формирования 

многополярности, РСМД 09.04.2025. https://russiancouncil.ru/analytics-and-comments/analytics/rossiya-i-

kitay-dvustoronnie-otnosheniya-v-usloviyakh-formirovaniya-mnogopolyarnosti/?sphrase_id=198240902 

[dostęp: 15.08.2025]. 
449 Д. Тренин, Из-за Трампа мир стал многополярным раньше, чем можно было ожидать, РСМД 

26.03.2025. https://russiancouncil.ru/analytics-and-comments/comments/iz-za-trampa-mir-stal-

mnogopolyarnym-ranshe-chem-mozhno-bylo-ozhidat/ [dostęp: 20.04.2025].  
450 А.В. Кортунов, Между полицентризмом и биполярностью: о российских нарративах эволюции 

миропорядка, Москва: НП РСМД 2019, s. 25-29.  



144 

 

pozycji Rosji w „wielobiegunowym świecie”. Choć formalnie nie stoi to w sprzeczności z samą 

koncepcją wielobiegunowości, warto zauważyć, że ta narracja bywa nacechowana językiem 

misji cywilizacyjnej oraz moralnej nadrzędności, co nadaje jej wymiar hegemoniczny. Może to 

prowadzić do potencjalnej sprzeczności z deklarowaną zasadą równorzędności podmiotów w 

systemie międzynarodowym. W pewnym sensie wielobiegunowość w analizowanych 

dyskursach staje się czasami reaktywną metaforą antyzachodnią, reprodukującą ukryty model 

bipolarny, w którym USA wciąż pełnią funkcję centralnego punktu odniesienia.  

Po drugie, obok koncepcji wielobiegunowości coraz większe znaczenie zyskuje 

retoryka cywilizacyjna. W rosyjskim dyskursie politycznym i eksperckim coraz częściej stosuje 

się język cywilizacji jako podstawy porządku międzynarodowego. Warto zwrócić uwagę na 

dwie szczególne tendencje w tej retoryce. Po pierwsze, retorycznie coraz rzadziej używany jest 

konstrukt „kolektywnego Zachodu” (aktywnie używany przed 2022 rokiem); zamiast tego 

przekaz zostaje zróżnicowany w zależności od bieżącej koniunktury politycznej, z odrębnym 

komentowaniem działań Europy i Stanów Zjednoczonych. Po drugie, coraz wyraźniej 

zarysowuje się dychotomia „Zachód–Niezachód”. W tym ujęciu świat zachodni przedstawiany 

jest jako oparty na upadku tradycyjnych wartości, podczas gdy „świat niezachodni”451 

(obejmujący m.in. Chiny, Indie, państwa Bliskiego Wschodu i Afryki) ma reprezentować nową 

dynamikę rozwoju, suwerenność kulturową i odporność wobec dominacji globalnego centrum. 

Można więc wskazać na współistnienie dwóch tendencji: z jednej strony podkreślania 

wielobiegunowości, z drugiej — dążenia do prezentowania globalnego podziału świata na 

część zachodnią i niezachodnią.   

Po trzecie, w wymiarze aksjologicznym coraz wyraźniej rozwija się retoryka tzw. 

„wartości tradycyjnych”, wykorzystywana do definiowania fundamentów tożsamości 

rosyjskiej. Dyskurs ten koreluje z ogólnokrajowym przekazem ideologicznym. Wśród osób 

aktywnie uczestniczących w kształtowaniu tej narracji warto wymienić Michaiła Szwydkoja, 

który regularnie publikuje komentarze i analizy poświęcone kulturze, językowi, wartościom 

tradycyjnym oraz wychowaniu patriotycznemu452. Warto również zaznaczyć, że z tym 

dyskursem wewnętrznym ściśle koreluje interpretacja narracji historycznej, zwłaszcza 

dotyczącej II wojny światowej. 

Po czwarte, uwagę zwraca osobny blok artykułów, które cyklicznie pojawiają się w 

 
451 В. Попов, Коллективного Запада больше нет. Наступило время цивилизаций. РСМД 24.03.2025. 

https://russiancouncil.ru/analytics-and-comments/analytics/kollektivnogo-zapada-bolshe-net-nastupilo-vremya-

tsivilizatsiy/?sphrase_id=219176614 [dostęp: 20.04.2025]. 
452 Zob. М. Швыдкой, Комментарии членов автора, РСМД. https://russiancouncil.ru/mikhail-

shvydkoy/comments/ [dostęp: 20.04.2025]. 



145 

 

przestrzeni ośródka i są ściśle powiązane z próbami przemyślenia alternatywnych podejść do 

teorii stosunków międzynarodowych. Coraz aktywniej podejmowane są działania na rzecz 

rozwoju i popularyzacji niezachodnich teorii stosunków międzynarodowych, prawdopodobnie 

z intencją ich włączenia do systemu edukacji i kształcenia elit politycznych453. Jednym z 

promotorów tej refleksji jest Timofiejew, który zrealizował projekt w ramach inicjatyw Klubu 

Wałdajskiego pod tytułem Filozofia polityczna: atrybut supermocarstwa (ros. Политическая 

философия: атрибут сверхдержавы)454. Tematyka ta bywa również określana mianem 

„dekolonizacji myślenia” (ros. деколонизация мышления), co wpisuje się w szerszy kontekst 

kwestionowania dominacji zachodniego paradygmatu poznawczego. Warto jednak zauważyć, 

że we wcześniejszych latach RSMD koncentrowała się raczej na zagadnieniach globalizacji 

edukacji niż na próbach budowy alternatywnych modeli epistemologicznych455. 

Tym samym działalność Rosyjskiej Rady Spraw Międzynarodowych (RSMD) 

charakteryzuje się przede wszystkim aktywną refleksją nad pojęciem i formami 

wielobiegunowości, co wynika ze specyfiki samego ośrodka analitycznego. Zwraca również 

uwagę artykulacja problematyki edukacyjnej — widoczna jest bowiem tendencja do rewizji 

programów kształcenia w kontekście zmieniającego się myślenia geopolitycznego. 

Jednocześnie pojawiają się wątki związane z próbami synchronizacji wewnętrznego dyskursu 

ideologicznego z geopolitycznym sposobem myślenia. Warto jednak podkreślić, że sama 

koncepcja wielobiegunowości nie znajduje szerszego odzwierciedlenia w dyskursie 

wewnątrzrosyjskim. 

3.1.2. Rada ds. Polityki Zagranicznej i Obronnej (SWOP) 

Istotnym podmiotem w rosyjskim krajobrazie analitycznym jest Rada ds. Polityki 

Zagranicznej i Obronnej (SWOP), powołana w 1992 roku. Szczyt jej aktywności przypadł na 

lata 90., kiedy odgrywała ona znaczącą rolę w życiu politycznym. Od początku XXI wieku 

akcent działalności SWOP przesunął się jednak w stronę tworzenia „platform ochrony 

społecznej i edukacji”456. Według deklaracji statutowych celem Rady jest „wspieranie 

 
453 Г. Кутырев, Незападные теории международных отношений в полицентрическом мире: опыт ряда 

стран АТР (Вьетнам, Сингапур и Таиланд), РСМД 02.06.2025. https://russiancouncil.ru/analytics-and-

comments/analytics/nezapadnye-teorii-mezhdunarodnykh-otnosheniy-v-politsentricheskom-mire-opyt-ryada-

stran-atr-vetnam-s/?sphrase_id=219176614 [dostęp: 15.08.2025]. 
454 И.Н. Тимофеев, Политическая философия: атрибут сверхдержавы. РСМД 27.02.2023. 

https://russiancouncil.ru/analytics-and-comments/analytics/politicheskaya-filosofiya-atribut-sverkhderzhavy/ 

[dostęp: 20.04.2025]. 
455 Zob np. Проект: Глобализация 2.0: новые подходы к преподаванию и исследованиям, РСМД 2014. 

https://russiancouncil.ru/projects/completededucational/globalization2/ [dostęp: 19.02.2023].  
456 A. Barbashin, A. Graef, dz. cyt., [dostęp: 13.11.2021]. 



146 

 

opracowywania i realizacji strategicznych koncepcji rozwoju Rosji, jej polityki zagranicznej i 

obronnej oraz kształtowania państwa  rosyjskiego i społeczeństwa obywatelskiego”457. SWOP 

jest założycielem czasopisma Rosja w polityce globalnej (ros. Россия в глобальной 

политике)458 oraz współzałożycielem Klubu Wałdajskiego. Rada organizuje coroczne 

Zgromadzenie SWOP, w którym uczestniczą czołowi przedstawiciele władz państwowych, 

m.in. minister spraw zagranicznych Siergiej Ławrow. Obecnym przewodniczącym jest Fiodor 

Łukjanow, zasiadający równocześnie w prezydium RSMD. Jednym z kluczowych ideologów 

Rady pozostaje Siergiej Karaganow. Olga Bertelsen, analizując działalność SWOP, wskazuje 

na aktywną współpracę członków Rady z rosyjskimi służbami specjalnymi oraz na jej 

ideologiczny charakter:  

Działalność SWOP […] stanowi przykład platformy propagandowej, która oferowała 

różnorodne opinie akademickie na temat polityki pamięci, mogące wydawać się pluralistyczne 

i wyrafinowane dla niedoświadczonego obserwatora. Atmosfera intelektualna forów 

akademickich SWOP oraz pozorna różnorodność poglądów prelegentów – zapraszanych 

zarówno z powodów finansowych, jak i ideologicznych – robią wrażenie na wielu odbiorcach, 

zaciemniając jednak rzeczywiste polityczne i osobiste cele tych osób oraz treści ich wystąpień, 

zaczerpnięte wprost z dyskursów stosowanych przez Klub Wałdajski i inne prorządowe 

fora459. 

Na potrzeby niniejszej analizy szczególnie istotne są raporty opracowane w ramach 

działalności SWOP, z których część powstała we współpracy z Klubem Wałdajskim. O ile Klub 

Wałdaiski koncentruje się głównie na przekazie skierowanym do odbiorców zagranicznych, 

pełniąc funkcję swoistej „witryny”, o tyle SWOP skupia się przede wszystkim na odbiorcy 

wewnętrznym, prowadząc działalność o charakterze bardziej zamkniętym. Kluczową rolę 

redaktorską w opracowywaniu tych dokumentów odgrywa Karaganow (do którego postaci 

powrócimy w kolejnym podrozdziale), często przy współudziale Dmitrija Susłowa. Choć 

główna problematyka raportów koncentruje się wokół zagadnień geopolitycznych, istotne 

miejsce zajmują w nich także kwestie ideologiczne. 

W latach 2011–2012 działalność SWOP koncentrowała się na wątkach kulturowych w 

dyskursie ideowym. Przykładem tego jest publikacja z 2012 roku pt. Matryca kultury rosyjskiej 

(ros. Матрица русской культуры)460, która akcentowała potrzebę refleksji nad 

 
457 Совет по внешней и оборонной политике, СВОП. https://svop.ru/about/ [dostęp: 15.11.2024]. 
458 Analizę tematyki czasopisma, obejmującej m.in. wojnę w Ukrainie oraz konflikt z Zachodem, przedstawiono 

w: R. Szul, Sytuacja Rosji w opiniach geopolityków rosyjskich, „Przegląd Geopolityczny” 2023, nr 45, s. 9–31.  
459 O. Bertelsen, Russian Front Organizations and Western Academia, „International Journal of Intelligence and 

CounterIntelligence”  2023, nr 36(4), s. 1195.  
460 Zob. Матрица русской культуры: миф? двигатель модернизации? барьер?, red. С.А. Караганов, 

Москва: Совет по внешней и оборонной политике 2012.  



147 

 

kształtowaniem obrazu świata w perspektywie politycznej poprzez odwołanie do kultury. 

Jednocześnie konsekwentnie odrzucano koncepcję państwowej ideologii jako oficjalnego 

projektu. Zasygnalizowane wówczas wątki rozwinięto w raporcie przygotowanym we 

współpracy z Klubem Wałdajskim w 2014 roku pt. Tożsamość narodowa i przyszłość Rosji 

(ros. Национальная идентичность и будущее России)461, a także w tzw. Strategii XXI wieku 

(ros. Стратегия XXI)462. W obu dokumentach nacisk położono na kategorię tożsamości 

narodowej. Autorzy jednoznacznie odrzucili jednak koncepcję ideologii narodowej, 

podkreślając, że „doświadczenie państwa ideologicznego nasz kraj zdobył w pełni, a powrót do 

jego odpowiedników to samobójstwo”463.  

Refleksja koncentrowała się wokół pojęć takich jak „tożsamość narodowa”, „idea 

narodowa” oraz „charakter narodowy”. Kulturę rosyjską uznano za najważniejsze narzędzie 

rozwoju tożsamości, określając ją jako „najpotężniejsze pole integrujące wszystkie grupy 

etniczne i wyznaniowe zamieszkujące Rosję”464. Strategia wzmacniania tożsamości narodowej 

została przez autorów wskazana jako priorytet, którego realizacja miała następować poprzez 

systemową reformę edukacji, rozwój samorządności lokalnej, kształtowanie tożsamości 

opartych na aktywności społecznej oraz prowadzenie polityki historycznej. Szczególną rolę 

przypisano „kulturze rosyjskiej”, postrzeganej jako fundament konsolidacji tożsamości na 

poziomie symbolicznym. 

W pewnym sensie spojrzenie to było zbliżone do koncepcji „miękkiej siły”, 

zakładającej rozwój oraz popularyzację kultury. Natomiast, koncepcje soborowości albo 

postulaty zawarte w tzw. Rosyjskiej doktrynie oraz nacjonalistyczne projekty neoimperialne 

oceniono natomiast jako utopijne i potencjalnie niebezpieczne. Jak wskazano w raporcie:   

Przedstawiciele koncepcji nacjonalistycznych i ultranacjonalistycznych upatrują klucza do 

sukcesu w odbudowie imperium opartego na fundamencie narodu rosyjskiego. Szkoła 

neoimperialna wzywa do przywrócenia wielkiego imperium, zbudowanego przede wszystkim 

na fundamencie siły, oraz do mobilizacji narodu przeciwko wrogom zagrażającym mu ze 

wszystkich stron. W istocie proponowana jest ta sama droga, która ćwierć wieku temu 

doprowadziła do upadku Związku Radzieckiego465. 

Po 2022 roku retoryka SWOP uległa jednak wyraźnej radykalizacji. W 2025 roku 

opublikowano raport Żywa idea – marzenie Rosji. Kodeks Rosjanina w XXI wieku (ros. Живая 

 
461 Zob. Национальная идентичность и будущее России, red. С.А. Караганов. Москва: Клуб Валдай 2014.  
462 Zob. Стратегия XXI (Версия для обсуждения), red. С.А. Караганов. https://svop.ru/wp-

content/uploads/2014/02/00strategy21_intro.pdf [dostęp: 15.11.2024].  
463 Национальная идентичность и будущее России... s. 9.  
464 Tamże, s. 10.  
465 Tamże, s. 25.  



148 

 

идея: мечта России. Кодекс россиянина в XXI веке) pod redakcją Karaganowa466, który, jak 

zaznaczono, wziął osobistą odpowiedzialność za jego powstanie. W dokumencie pojęcie 

„ideologia” zostało zastąpione pojęciem „marzenie Rosji” (ros. мечта России), co 

prawdopodobnie miało na celu uniknięcie negatywnych konotacji związanych z samym 

terminem „ideologia”. 

Autorzy wyróżnili trzy czynniki wpływające, ich zdaniem, na życie jednostek, narodów 

i państw: „po pierwsze — interes ekonomiczny, zapewnienie dobrobytu; po drugie — siła 

ducha i idei; po trzecie — siła, siła oręża”467. Retoryka raportu cechuje się radykalnym 

antyzachodnim i antyliberalnym charakterem, a wyjaśnienia wielu zjawisk odwołują się do 

chrześcijańskich motywów symbolicznych. Szczególne miejsce zajmuje refleksja nad 

Rosjanami jako wspólnotą etniczną oraz nad rolą prawosławia. Naród rosyjski przedstawiany 

jest jako „naród-wojownik”. Jak wskazano: „duchowi spadkobiercy Wielkiego Bizancjum, 

którzy — z konieczności dziejowej — zapożyczyli elementy zarządzania politycznego od 

Wielkiego Imperium Mongolskiego, założonego przez Czyngis-chana. Z otaczającymi nas 

ludami Eurazji łączy nas wspólne dziedzictwo scytyjskie”468. Tak skonstruowana narracja 

eksponuje mitologiczną genealogię narodu rosyjskiego, tworząc obraz wspólnoty historycznej 

zakorzenionej w misji duchowo-cywilizacyjnej. Analiza zmian w raportach z lat 2012, 2014 i 

2025 ukazuje wyraźną radykalizację przekazu, wzrost emocjonalności narracji oraz coraz 

bardziej jednoznaczny charakter ideologiczny tekstów.  

Odrębną kategorię stanowią opracowania geopolityczne przygotowane we współpracy 

z Klubem Wałdajskim. Pierwszą z takich inicjatyw była seria raportów Ku Wielkiemu 

Oceanowi (ros. К Великому океану), redagowanych przez Karaganowa. Powstawały one przy 

wsparciu instytucjonalnym państwa oraz w oparciu o badania prowadzone przez Wyższą 

Szkołę Ekonomiczną, MGIMO i Rosyjską Akademię Nauk. Ich głównym założeniem był tzw. 

„zwrot ku Wschodowi” (ros. Поворот на Восток) — zarówno w wymiarze 

międzynarodowym, jak i wewnętrznym. Szczególnie mocno wyeksponowano w nich 

koncepcję „syberyzacji” (ros. Сибиризация), aktywnie promowaną przez Karaganowa469. W 

centrum pozostaje postulat „zwrotu ku Azji” (ros. Поворот к Азии) oraz rozwój idei „Wielkiej 

Eurazji” (ros. Большая Евразия). Koncepcja ta przedstawiana jest nie tylko jako strategia 

 
466 Живая идея: мечта России. Кодекс россиянина в XXI веке, Москва: Совет по внешней и оборонной 

политике 2025. https://svop.ru/wp-content/uploads/2025/07/doklad-svop_zhivaya-ideya-mechta-rossii.pdf 

[dostęp: 09.09.2025].  
467 Tamże, s. 13.  
468 Tamże, s. 15.  
469 Zob. Поворот на Восток 2.0, или Сибиризация России, red. С.А. Караганов, Москва: СВОП 2025. 

povorot-na-vostok-2.0-ili-sibirizacziya-rossii-1.pdf [dostęp: 09.09.2025]. 



149 

 

gospodarcza, lecz również jako projekt ideologiczny, mający na celu stworzenie nowej 

tożsamości Rosji jako „eurazjatyckiego mocarstwa dwóch oceanów”.  

Drugą wyraźnie zarysowaną trajektorią jest refleksja ukierunkowana na rozwój 

koncepcji tzw. „Światowej Większości” (ros. Мировое большинство). Jak wskazano: 

„Awangardą Światowej Większości można uznać BRICS oraz częściowo Szanghajską 

Organizację Współpracy, ze względu na ich potencjał w zakresie tworzenia norm i standardów, 

prowadzenia niezależnej polityki oraz budowy instytucji alternatywnych wobec 

zachodnich”470. Deklarowanym celem tej orientacji jest: „najważniejsze zadanie na 

przewidywalną przyszłość — przekształcić współpracę z państwami Światowej Większości w 

trwałe i rosnące źródło wsparcia dla naszej walki o cywilizację rosyjską i Ruski mir, o 

sprawiedliwy i demokratyczny porządek światowy”471.  

Retoryka ta służy ideologicznemu pozycjonowaniu Rosji jako lidera, przedstawianego 

jako obrońca porządku międzynarodowego oraz środowiska naturalnego. W tym kontekście 

kształtowany jest obraz Rosji jako państwa realizującego misję „ratunku przed katastrofą 

nuklearną i ekologiczną”472. Paradoksalnie, ale równolegle w ramach ośrodka pojawiają się 

głosy o odmiennym charakterze. Przykładem tego są publiczne wystąpienia Karaganowa, który 

w ostatnim czasie coraz częściej zabiera głos w debatach dotyczących możliwości użycia broni 

jądrowej. W jego ujęciu gotowość Rosji do zastosowania tego typu środków powinna być 

otwarcie komunikowana jako element strategicznego odstraszania wobec Zachodu473. 

Stanowisko to wywołało szeroką dyskusję i jest interpretowane jako przejaw ideologicznej 

radykalizacji części elity intelektualnej związanej z SWOP. 

Analiza raportów opublikowanych po 2022 roku, jak również wypowiedzi samego 

Karaganowa, wskazuje na dalsze zaostrzenie dyskursu prowadzonego w ramach SWOP, 

szczególnie w odniesieniu do projektów o charakterze geopolitycznym. Retoryka tych 

dokumentów staje się coraz bardziej emocjonalna i nacechowana elementami rewizjonizmu. 

Konceptualnie obserwujemy przesunięcie akcentów na narrację eurazjatycką, łączącą mit o 

cywilizacyjnej wyjątkowości z logiką konfrontacyjną. Tym samym SWOP stopniowo 

 
470 Политика России в отношении Мирового большинства, red. С.А. Караганов, Москва: СВОП 2023, s.6. 

https://globalaffairs.ru/wp-content/uploads/2023/12/doklad_politika-rossii-v-otnoshenii-mirovogo-

bolshinstva.pdf [dostęp: 12.04.2024]. 
471 Tamże, s. 11. 
472 Защита мира, земли, свободы выбора для всех стран: новые идеи для внешней политики России, red. 

С.А. Караганов, Москва: Высшая школа экономики 2020, s. 12. doklad_novye-idei-dlya-vneshnej-politiki-

rossii.pdf [dostęp: 09.09.2024]. 
473 С.А. Караганов, Применение ядерного оружия может уберечь человечество от глобальной 

катастрофы, Профиль 13.06.2023. https://profile.ru/politics/primenenie-yadernogo-oruzhiya-mozhet-uberech-

chelovechestvo-ot-globalnoj-katastrofy-1338893/ [dostęp: 09.09.2024]. 



150 

 

przekształca się z eksperckiej platformy analitycznej w jednego z głównych producentów 

nowej ideologii państwowej — opartej na hybrydzie eurazjatyzmu oraz geopolitycznego 

rewizjonizmu. 

3.1.3. Rosyjski Instytut Studiów Strategicznych (RISI) 

Rosyjski Instytut Badań Strategicznych (RISI) to ośrodek analityczny utworzony w 

1992 roku. Do 2009 roku funkcjonował w strukturach Służby Wywiadu Zagranicznego 

Federacji Rosyjskiej, następnie został podporządkowany Administracji Prezydenta FR. 

Obecnym dyrektorem instytutu jest Michaił Fradkow, były dyrektor Służby Wywiadu 

Zagranicznego. Według oficjalnych deklaracji celem działalności RISI jest „zapewnienie 

federalnym organom władzy państwowej informacji i analiz w procesie formułowania 

strategicznych kierunków polityki państwowej w sferze bezpieczeństwa narodowego Federacji 

Rosyjskiej”474. Organizacja pozycjonuje się przede wszystkim jako ośrodek ekspercki, jednak 

warto zwrócić uwagę na jej instytucjonalne powiązania z aparatem bezpieczeństwa oraz 

charakter publikowanych treści, które często odzwierciedlają oficjalne linie ideologiczne 

Kremla. Należy zauważyć, że instytut był wielokrotnie wiązany ze skandalami dotyczącymi 

ingerencji w politykę wewnętrzną innych państw475. Choć szczegółowa analiza tych działań nie 

stanowi przedmiotu niniejszego opracowania, ich odnotowanie wydaje się istotne dla 

podkreślenia potencjalnych kierunków i zasięgu oddziaływania instytutu. W dalszych 

rozważaniach uwaga zostanie skoncentrowana przede wszystkim na ideologicznej retoryce 

kształtowanej w ramach jego działalności intelektualnej.  

RISI jest wydawcą czasopisma Problemy strategii narodowej (ros. Проблемы 

национальной стратегии), które formalnie figuruje na liście periodyków recenzowanych. Ze 

względu na doradczy charakter działalności RISI oraz jego instytucjonalne powiązania z 

organami władzy państwowej, publikowane w czasopiśmie treści zasługują na szczególną 

uwagę — mogą one bowiem odzwierciedlać i współkształtować dominujące narracje 

ideologiczne, promowane w ramach oficjalnej polityki państwowej. 

Redaktorem naczelnym periodyku jest Anna Wiłowatych, natomiast w jego radzie 

redakcyjnej zasiadają liczni przedstawiciele środowisk politycznych i naukowych — w 

większości związani z Rosyjską Akademią Nauk oraz Wyższą Szkołą Ekonomiczną. Według 

deklarowanego celu redakcji czasopismo ma służyć: 

 
474 Цели и задачи, РИСИ. https://riss.ru/ob-institute/tseli-i-zadachi/ [dostęp: 15.07.2025]. 
475 Zob. np. G. Rzeczkowski, Służba Putina do zadań specjalnych zatruwa Polskę. Tak działa RISI, „Gazeta 

Wyborcza” 20.04.2022. https://wyborcza.pl/7,75398,28351668,sluzba-putina-do-zadan-specjalnych-zatruwa-

polske-tak-dziala.html [dostęp: 20.07.2024]. 



151 

 

Oświetleniu najważniejszych aspektów polityki wewnętrznej i zagranicznej, gospodarki, 

historii, dotyczących interesów narodowych Rosji, analiza zewnętrznych ryzyk i zagrożeń. 

Wydanie ukierunkowane jest na eksperckie wsparcie wypracowania zasadniczej i naukowo 

uzasadnionej pozycji organów władzy państwowej w kluczowych obszarach strategii 

narodowej w celu umocnienia pozycji Federacji Rosyjskiej w świecie476.  

Czasopismo koncentruje się na ocenie stosunków międzynarodowych, ze szczególnym 

uwzględnieniem procesów politycznych zachodzących m.in. w państwach Europy, Chinach 

oraz na Bliskim Wschodzie. Oprócz artykułów tematycznych, w periodyku regularnie 

publikowane są również raporty analityczne instytutu, a także materiały zamieszczane w 

rubryce „Specjalne opinie”. Uwzględniając istotną pozycję czasopisma jako elementu 

intelektualnego zaplecza instytutu, zasadne wydaje się skoncentrowanie analizy na 

reprezentowanych i reprodukowanych w nim tendencjach ideologicznych. 

Od 2022 roku widoczna jest tendencja do rosnącej strukturalizacji tematycznej 

czasopisma — poszczególne numery poświęcane są konkretnym, kluczowym zagadnieniom. 

Równolegle można zaobserwować przesunięcie akcentów treściowych w stronę 

geopolitycznego „zwrotu ku Wschodowi”477. Coraz silniej eksponowany jest również koncept 

„Niezachodu”, któremu towarzyszy intensyfikacja retoryki „zmierzchu” cywilizacji 

amerykańskiej oraz promowanie idei „Wielkiej Eurazji” jako alternatywnego projektu ładu 

globalnego. Choć zasadniczy profil czasopisma koncentruje się na analizie sytuacji 

międzynarodowej, uwagę zwraca również obecność refleksji nad tymi procesami w ścisłym 

powiązaniu z obowiązującym dyskursem ideologicznym. W kolejnych numerach regularnie 

pojawiają się teksty bezpośrednio lub pośrednio odnoszące się do kształtowania i rozwoju 

wewnątrzpolitycznej retoryki ideologicznej. Wśród nich można wyróżnić kilka kluczowych 

nurtów. 

Po pierwsze, retoryka antyzachodnia i koncept „upadku” cywilizacji amerykańskiej. 

Zarówno czasopismo Problemy strategii narodowej, jak i — w szerszej perspektywie — cała 

działalność RISI ukierunkowana jest na interpretację sytuacji międzynarodowej przez pryzmat 

interesów polityki zagranicznej Rosji. W tym kontekście istotnym motywem powracającym w 

analizowanych publikacjach pozostaje systemowa krytyka świata zachodniego, w 

szczególności neoliberalizmu jako jego dominującej orientacji światopoglądowej. 

Krytyka ta zajmuje trwałe miejsce w publikacjach instytutu. Już w 2016 roku w 

materiałach RISI wyraźnie obecna była retoryka antyamerykańska: Stany Zjednoczone 

 
476 Для авторов, РИСИ. https://riss.ru/journal/for-authors/ [dostęp: 15.07.2025]. 
477 W ramach tego paradygmatu szczególną uwagę poświęca się tzw. wektorowi azjatyckiemu, Chinom, Bliskiemu 

Wschodowi, a także koncepcji „Wielkiej Eurazji”. 



152 

 

ukazywano jako centrum globalnego liberalizmu, a sam liberalizm przedstawiano jako 

ideologiczny system o cechach totalitarnych478. O ile we wcześniejszych publikacjach 

dominowała binarna opozycja „Rosja–Zachód”, w nowszych artykułach wyraźne jest 

przesunięcie akcentów: Zachód ukazywany jest nie tyle jako geopolityczny przeciwnik, ile jako 

cywilizacyjny projekt w fazie schyłku. W analizowanych materiałach widoczna jest wyraźna 

tendencja do konstruowania pojęcia „rusofobii” jako jednego z kluczowych elementów 

przypisywanych Unii Europejskiej w ramach dyskursu ideologicznego479. Innymi słowy, 

kształtowana narracja wyraźnie sugeruje, że tzw. „rusofobia” postrzegana jest jako istotny 

element porządku ideowego Zachodu, ukierunkowanego na systemową konfrontację z Rosją. 

Narracja ta przybiera miejscami charakter demonizujący — choć nie wprost, odwołuje się do 

figury ideologicznego wroga oraz opozycyjnej konstrukcji tożsamości, w której Rosja jawi się 

jako alternatywa wobec „upadającej cywilizacji” Zachodu, w ujęciu autorów.  

Po drugie, narracja wielobiegunowości i koncept „niezachodniego ładu”. Wraz z 

przejściem do retoryki wielobiegunowości dostrzegalne jest dążenie do wypracowania własnej, 

alternatywnej narracji o charakterze normatywnym. Coraz częściej w publikacjach pojawia się 

koncept „postzachodniego (niezachodniego) modelu budowania pokoju i ładu 

międzynarodowego”480. W ramach tej logiki państwa niezachodnie przedstawiane są jako 

samodzielne podmioty cywilizacyjne, których systemy wartości przeciwstawiane są 

dominującym wzorcom Zachodu481. Równocześnie formułowana jest teza o upadku zachodniej 

tożsamości, która — jak się podkreśla — porzuca tradycyjne orientacje kulturowe na rzecz 

technokratyzmu, konsumpcjonizmu oraz relatywizmu moralnego. 

Warto jednak zauważyć, że zarówno w publikacjach RISI, jak i RSMD koncepcja 

wielobiegunowości — mimo deklarowanego odrzucenia logiki zimnowojennej — często 

reprodukuje struktury myślenia binarnego. W wielu publikacjach instytutu akcentowana jest 

szczególna misja Rosji jako siły przewodniej w świecie postzachodnim. W rezultacie 

wielobiegunowość nabiera hierarchicznego charakteru, w którym Rosja rości sobie prawo do 

roli koordynatora lub ideowego centrum „niezachodniej” agendy. Ta sprzeczność może 

 
478 Либерализм назван тоталитарной идеологической системой, РИСИ 24.02.2016. 

https://riss.ru/news/smi/liberalizm-nazvan-totalitarnoy-ideologicheskoy-sistemoy/?sphrase_id=145118 [dostęp: 

12.12.2021].  
479 Zob. m.in. А.В. Грушко, Россия и Европа: многосторонность мнений – залог безопасности Европы?, 

„Проблемы национальной стратегии” 2024, nr 2 (83), s. 65; О.Г. Назаров, Послемюнхенская Европа и 

инициативы СССР по созданию антигитлеровской коалиции, „Проблемы национальной стратегии” 2024, 

nr 2 (83), s. 91.  
480 Д. А. Дегтерев, О.В. Петровская, Миротворчество в меняющемся мире. Проблемы национальной 

стратегии, „Проблемы национальной стратегии” 2022, nr 2 (71), s. 13.  
481 Zob. np. Проблемы национальной стратегии. Незапад, „Проблемы национальной стратегии” 2024, nr 1 

(82).  



153 

 

wskazywać na instrumentalne wykorzystywanie koncepcji wielobiegunowości w służbie 

polityki zagranicznej i międzynarodowej autoafirmacji Rosji. 

Po trzecie, podejście cywilizacyjne (w wariancie radzieckim) oraz idea dewesternizacji. 

Jednym z dominujących punktów odniesienia metodologicznych w publikowanych materiałach 

jest podejście cywilizacyjne. Podczas gdy w teoriach akademickich granice cywilizacji 

pozostają często przedmiotem sporów i interpretacyjnych niejednoznaczności, w publikacjach 

RISI konsekwentnie utrwala się ujęcie przestrzeni poradzieckiej jako rdzenia rosyjskiej 

tożsamości cywilizacyjnej:  

W sytuacji narastającej konfrontacji zbiorowego Zachodu z Rosją oraz intensyfikacji prób 

doprowadzenia do międzynarodowej izolacji naszego kraju, w szczególności osłabienia jego 

więzi z państwami bliskiej zagranicy, szczególnego znaczenia nabiera skuteczne 

wykorzystanie narzędzi służących podtrzymaniu i umacnianiu jedności cywilizacyjnej 

przestrzeni poradzieckiej482. 

Konfrontacja z Zachodem coraz częściej interpretowana jest nie tylko w kategoriach 

geopolitycznych, lecz także światopoglądowych. Z perspektywy autorów czasopisma potencjał 

konsolidacyjny powinny stanowić „wspólna pamięć historyczna, zachowanie kulturowej 

odrębności oraz tradycyjnych wartości narodów północy i centrum Eurazji”483. Szczególną 

uwagę poświęca się konfliktowi kulturowo-ideologicznemu. W tym kontekście coraz częściej 

podkreślana jest potrzeba „umacniania fundamentów tożsamości cywilizacyjnej” 484, również 

poprzez wykorzystanie mechanizmu „dewesternizacji” jako narzędzia oporu wobec 

zachodniego neoliberalizmu485.  

W związku z przyjęciem cywilizacyjnego podejścia jako jednej z podstaw 

zaktualizowanej Koncepcji polityki zagranicznej Federacji Rosyjskiej, w rosyjskim dyskursie 

coraz częściej podejmowana jest kwestia definicji i reinterpretacji rosyjskiej tożsamości 

cywilizacyjnej. Jednym z wyrazicieli tego podejścia jest Nikonow, który reprezentuje pogląd, 

według którego Rosja stanowi cywilizację Północy. Status ten, jego zdaniem, wynika przede 

wszystkim z czynnika klimatycznego, który z kolei „uwarunkował także względne ubóstwo 

ludności”486. Na podstawie tych przesłanek Nikonow formułuje tezę, że w warunkach 

rosyjskich efektywne zarządzanie państwem oparte na zasadzie decentralizacji jest niemożliwe. 

W jego opinii to Związek Radziecki stanowi najbardziej adekwatny model historycznej 

 
482 А.Е. Тихонов i in., Вызовы культурно-цивилизационной самобытности постсоветского пространства, 

„Проблемы национальной стратегии” 2024, nr 4 (85), s. 14.  
483 Tamże, s. 14.  
484 Tamże, s. 31. 
485 Tamże.  
486 В.А. Никонов, Цивилизационный фактор в современной геополитике, „Проблемы национальной 

стратегии” 2024, nr 4 (85), s. 48.  



154 

 

realizacji rosyjskiej cywilizacji. 

W dyskursie RISI podejście cywilizacyjne łączy się ściśle z polityką pamięci. 

Akcentowana jest potrzeba zachowania oraz reinterpretacji tożsamości radzieckiej jako 

kluczowego składnika kulturowo-politycznej ciągłości. Jak podkreśla Mikhail Gorszkow: 

„Pomimo naturalnego oddalenia obrazów ZSRR, tożsamość współczesnego narodu rosyjskiego 

jest dosłownie przesycona sowieckim dziedzictwem, symboliką tamtego okresu”487. W tym 

kontekście szczególne znaczenie przypisuje się zwycięstwu w Wielkiej Wojnie Ojczyźnianej, 

które stanowi jeden z najbardziej utrwalonych i dominujących motywów we współczesnych 

rosyjskich dyskursach pamięciowych. Odwoływanie się do „zwycięstwa” interpretowane jest 

tu jako odwołanie do wydarzenia o silnym potencjale konsolidacyjnym, pełniącego funkcję 

symbolicznego fundamentu tożsamości zbiorowej oraz kluczowego elementu narracji 

ideologicznej488. 

Równolegle podkreśla się jednak, że: „Mimo wszelkiej sympatii wobec dziedzictwa 

radzieckiego, nasi współcześni nie zamierzają wcielać tamtej ideologii w życie ani budować 

nowego Związku Radzieckiego. Obecnie większość z nich uważa, że fundamentem ideowym 

przyszłej Rosji powinna być triada: sprawiedliwość, demokracja i mocarstwowość”489. Innymi 

słowy, w retoryce autorów widoczne jest dążenie do wyznaczenia zestawu wartości, który 

miałby pełnić funkcję ideowego jądra tożsamości narodowej, opartego właśnie na wskazanej 

triadzie. 

Po czwarte, eksponowana jest retoryka patriotyzmu, przedstawianego jako centralny 

element narodowego samookreślenia. W 2014 roku, pod redakcją Tamary Guzienkowej, ukazał 

się zbiór Patriotyzm jako ideologia odrodzenia Rosji (ros. Патриотизм как идеология 

возрождения России)490, oparty na referatach zaprezentowanych podczas międzynarodowej 

konferencji o tym samym tytule, która odbyła się w maju 2013 roku w Biełgorodzie. Warto 

zauważyć, że tematyka publikacji była prawdopodobnie powiązana z programowym 

wystąpieniem Putina podczas posiedzenia Klubu Wałdajskiego w 2013 roku, w którym 

patriotyzm został wskazany jako fundament ideologii państwowej Federacji Rosyjskiej491.  

Zbiór obejmuje kilka tematycznych działów: Patriotyzm w historii i współczesności, 

Patriotyzm: aspekt regionalny, Patriotyczne wychowanie młodzieży, Patriotyzm gospodarczy 

 
487 М.К. Горшков, Историческое самосознание россиян сегодня: социологический диагноз, „Проблемы 

национальной стратегии” 2023, nr 4 (79), s 43.  
488 Tamże.  
489 Tamże, s. 45.  
490 Zob. Патриотизм как идеология возрождения России, red. Т. С. Гузенкова. Москва: РИСИ 2014.  
491 Zob. Заседание международного дискуссионного клуба „Валдай”, Президент России 19.09.2013. 

http://kremlin.ru/events/president/news/19243 [dostęp: 12.12.2022].  



155 

 

oraz Patriotyzm: doświadczenia zagraniczne. W zbiorze proponowane są różne podejścia do 

zagadnienia patriotyzmu. Na przykład Mikhail Diegtiariew podkreśla etniczny komponent 

ideologii patriotycznej, jednocześnie formułując krytykę wobec konstytucyjnej formuły 

„wielonarodowego narodu Federacji Rosyjskiej”, którą ocenia jako politycznie i kulturowo 

nieprzekonującą. Jak pisze: 

W Konstytucji napisano, że „nosicielem władzy jest wielonarodowy naród Federacji 

Rosyjskiej”. Taki naród nie istnieje — podobnie jak nie istniał naród radziecki. I doskonale 

zdajemy sobie z tego sprawę. Nie może być mowy o żadnej jedności narodowej, dopóki 80% 

obywateli Rosji — mam na myśli etnicznych Rosjan — nie ma nawet wzmianki o sobie w 

Konstytucji własnego państwa 492. 

W rezultacie wyraźnie zarysowuje się orientacja na etnicznie rosyjską tożsamość jako 

dominującą podstawę integralności państwowej. Z tym wiąże się również negatywny stosunek 

autora do tzw. „patriotyzmu subiektywnego”, który — zdaniem Diegtiariewa — stanowi 

zagrożenie dla stabilności terytorialnej i politycznej ze względu na potencjalne tendencje 

separatystyczne493. W jego ujęciu jedyną gwarancją spójności kraju jest silna władza centralna 

i ściśle zhierarchizowana struktura państwa. W związku z tym Diegtiariew akcentuje 

konieczność odejścia od modelu federacyjnego na rzecz systemu unitaryzmu494. Odrębny nurt 

ideologicznej artykulacji patriotyzmu kształtowany jest poprzez dyskurs antyglobalistyczny. 

Na przykład Guzienkowa zwraca w tym kontekście uwagę na procesy globalizacji, które, jej 

zdaniem, stanowią zagrożenie dla kształtowania i rozwoju patriotycznej świadomości 

społecznej495. 

Wyraźną rolę w zbiorze odgrywa również idea „imperialnej natury patriotyzmu”. W 

publikacjach podkreśla się autorytarne pochodzenie państwa rosyjskiego, a samo poczucie 

patriotyczne zostaje silnie powiązane z prawosławiem oraz pojęciem ofiary. Na przykład, 

Aleksander Bochanow rozwija koncepcję patriotyzmu prawosławnego, przeciwstawiając ją 

formom regionalno-etnicznym, które — jego zdaniem — prowadzą do dezintegracji wspólnoty 

narodowej496. Patriotyzm porównywany jest do miłości, rozumianej jednak nie w kategoriach 

kulturowych, lecz jako gotowość do poświęcenia życia za ojczyznę. 

W zbiorze obecna jest również wyraźna krytyka multikulturalizmu, przedstawianego 

 
492 М.В. Дегтярев, Патриотизм, он един, это любовь к России и русскому народу, [w:] Патриотизм как 

идеология возрождения России, dz. cyt., s. 9.  
493 Tamże, s.10. 
494 Tamże, s. 11. 
495 Zob. Т.С. Гузенкова, Патриотизм, глобализация и национальное государство, [w:] Патриотизм как 

идеология возрождения России, dz. cyt., s. 15-28.  
496 А.Н. Боханов, Победа определялась любовью русских людей к своей земле и к своей вере, [w:] 

Патриотизм как идеология возрождения России, dz. cyt., s. 32.  



156 

 

jako koncepcja „zagrażająca jedności społecznej” 497, a jednocześnie przeciwstawianego idei 

narodowej jedności, która — w analizowanej narracji — opiera się na dominacji kulturowej i 

religijnej Rosjan. W rezultacie w publikacjach RISI patriotyzm coraz częściej przedstawiany 

jest nie jako uniwersalne poczucie obywatelskiej przynależności, lecz jako narzędzie 

mobilizacji ideologicznej, oparte w znacznym stopniu na podstawach etnokulturowych oraz na 

retoryce antyliberalnej i antyglobalistycznej. 

Po piąte, zauważalna jest wyraźna narracja antyukraińska i antypolska. W retoryce RISI 

istotną rolę odgrywają teksty dotyczące Ukrainy i Polski, przedstawianych jako przeciwnicy 

Rosji w wymiarze symbolicznym i kulturowym. Przykładem takiego ujęcia są artykuły Olega 

Niemieńskiego, który aktywnie publikował na ten temat w latach 2015–2016. W szeregu 

tekstów ukraińska tożsamość narodowa przedstawiana jest przez niego jako sztuczna 

konstrukcja, kształtowana pod wpływem czynników zewnętrznych w celu przeciwstawienia się 

Rosji i rozbicia wspólnej przestrzeni historyczno-kulturowej498. Podobnie Polska ukazywana 

jest jako promotor „agresywnej polityki historycznej” oraz narzędzie „ideologicznej presji” na 

przestrzeń postradziecką, z ambicją rozszerzania wpływów na Ukrainę w logice 

neokolonialnej499. Podejście Niemieńskiego cechuje wyraźny redukcjonizm — ostry podział na 

„swoich” i „obcych” prowadzi do uproszczonej interpretacji stosunków międzynarodowych. 

Suwerenność kulturowa funkcjonuje w jego ujęciu jako element retoryki obronnej, 

podporządkowanej celom mobilizacyjnym. W rezultacie publikowane analizy tracą charakter 

naukowy i zbliżają się do formuły propagandowej: interpretacje procesów zagranicznych służą 

tu przede wszystkim jako instrument symbolicznej konsolidacji, a styl — oparty na 

jednoznacznych opozycjach i schematach — lokuje te teksty bliżej publicystyki niż refleksji 

akademickiej. 

Analizowane publikacje wskazują, że choć RISI odwołuje się do form eksperckiej 

refleksji, jego działalność intelektualna pełni równocześnie funkcję podtrzymywania i 

reprodukcji dominujących ram ideologicznych. Ideologiczne treści prezentowane są jako 

wiedza specjalistyczna i naukowo uzasadniona, co wzmacnia ich legitymizacyjną rolę w 

procesach polityki państwowej. 

 
497 О.Б. Неменский, Патриотизм и мультикультурализм, [w:] Патриотизм как идеология возрождения 

России, dz. cyt., s. 63.  
498 Zob. np. О. Неменский. Украинство — фиктивный национализм, РИСИ 05.02.2015. 

https://riss.ru/news/smi/oleg-nemenskiy-ukrainstvo---fiktivnyy-natsionalizm/ [dostęp: 21.09.2021].  
499 Польша станет хозяйкой Украины, Красная Весна 28.02.2022. 

https://rossaprimavera.ru/news/9edc82d0?utm_source [dostęp: 25.03.2023].  



157 

 

3.1.4. Wałdajski klub dyskusyjny  

Klub Wałdajski został założony w 2004 roku i od początku pozycjonuje się jako 

platforma ekspercka, której aktywność łączy elementy debaty intelektualnej z funkcjami 

oddziaływania politycznego. Stała obecność Putina oraz czołowych przedstawicieli władz, w 

tym ministrów sprawia, że działalność Klubu wykracza poza typowe ramy think tanku, 

zyskując status instytucji o randze quasi-państwowej. Kluczowe znaczenie ma przy tym 

dyskusyjny charakter obrad. W praktyce debaty stanowią przestrzeń, w której przedstawiciele 

władz, wchodząc w interakcję z ekspertami, nadają własnym stanowiskom ekspercki autorytet, 

a jednocześnie wzmacniają proces wytwarzania i legitymizowania narracji ideologicznych. W 

ramach Klubu organizowane są także konferencje regionalne, m.in. azjatycka, afrykańska, 

środkowoazjatycka, bliskowschodnia czy rosyjsko-chińska500.  

Jednym z deklarowanych celów działalności Klubu jest „konsolidacja globalnych elit 

intelektualnych w celu wypracowywania odpowiedzi na kryzysy współczesnego porządku 

światowego”501, co jednak w praktyce oznacza promowanie rosyjskiej perspektywy 

interpretacyjnej. Ważnym elementem aktywności Klubu pozostaje coroczne forum główne, 

stanowiące jego wizytówkę i narzędzie budowania „międzynarodowego prestiżu”. W rezultacie 

Wałdaj należy postrzegać nie jako neutralne forum debaty, lecz jako instrument 

instytucjonalnego podtrzymywania i wzmacniania narracji państwowych, w których 

eksperckość staje się elementem strategii ideologicznej. Warto zauważyć, że na wcześniejszych 

etapach działalności Klub Wałdajski nie proponował spójnego projektu ideologicznego, 

koncentrując się raczej na eksponowaniu idei „konserwatyzmu moralnego” jako możliwego 

punktu wspólnego dla różnych środowisk eksperckich. W literaturze — m.in. u Laruelle — 

„konserwatyzm moralny” definiowany jest jako strategia „najmniejszego kosztu”, 

umożliwiająca artykulację określonych wartości przy jednoczesnym unikaniu jednoznacznych 

i ryzykownych zobowiązań politycznych:  

Tylko konserwatyzm moralny może zostać wyrażony w sposób bardziej otwarty, niosąc przy 

tym stosunkowo łagodne skutki. [...] W przeciwieństwie do nacjonalizmu, który może 

funkcjonować zarówno jako myśl (ideologia), jak i praktyka (polityka publiczna oraz 

przemoc), konserwatyzm moralny jest przede wszystkim metanarracją. [...] Ponadto 

konserwatyzm moralny tworzy kanały interakcji z polityką europejską i amerykańską, 

sprzyjając integracji Rosji w przestrzeni międzynarodowej oraz czyniąc „rosyjski głos” 

słyszalnym na świecie502. 

 
500 О клубе, Валдай, ru.valdaiclub.com [23.09.2025]. 
501 Tamże.  
502 M. Laruelle, Conservatism as the Kremlin’s New Toolkit: an Ideology at the Lowest Cost, „Russian Analytical 

Digest” 08.11.2013, nr 138, s.4.  



158 

 

W środowisku akademickim Klub Wałdajski doczekał się zróżnicowanych ocen. Jedną 

ze ścieżek interpretacyjnych była tendencja do porównywania go ze Światowym Forum 

Ekonomicznym w Davos oraz akcentowania jego roli w procesie formułowania rządowego 

kursu politycznego503. Jednak zdecydowana większość autorów podkreśla jego instrumentalny 

charakter — zarówno jako „narzędzia propagandy”, jak i elementu rosyjskiej strategii 

„miękkiej siły” 504, co szczególnie wyraźnie uwidoczniło się po aneksji Krymu w 2014 roku. 

Aktywność Klubu w dużej mierze ukierunkowana jest na budowanie korzystnego wizerunku 

Rosji na arenie międzynarodowej. Quasi-pluralistyczny charakter Wałdaju przejawia się w 

starannej selekcji uczestników oraz tematyki debat. Do dyskusji zapraszane są głównie osoby 

o ugruntowanej pozycji w środowisku eksperckim i politycznym, natomiast krytyczne głosy ze 

strony rosyjskiej opozycji czy reprezentantów stanowisk kontrowersyjnych (w stosunku do 

oficjalnego przekazu) pozostają nieobecne. W efekcie działalność Klubu tworzy pozór 

pluralistycznej wymiany opinii, podczas gdy w rzeczywistości służy legitymizacji i 

upowszechnianiu oficjalnych narracji państwowych. 

Dyrektorem naukowym Fundacji Klubu „Wałdaj” jest Fiodor Łukjanow, redaktor 

naczelny czasopisma Rosja w polityce globalnej, profesor-badacz w Wyższej Szkole 

Ekonomicznej oraz współautor artykułu o Putinie w Wielkiej Encyklopedii Rosyjskiej505. Nie 

tworzy on własnych koncepcji ideologicznych, lecz jako komentator i moderator debat 

konsekwentnie wspiera oficjalny kurs polityki rosyjskiej, legitymizując go w przestrzeni 

eksperckiej i medialnej506.  

Szczególne miejsce w działalności Klubu zajmują dyrektorzy programowi, m.in. 

Andriej Suszencew, Iwan Timofiejew, Dmitrij Susłow, Oleg Barabanow, Timofiej Bordaczow 

i Jarosław Lisowolik. Ich afiliacje związane są przede wszystkim z MGIMO oraz Wyższą 

Szkołą Ekonomiczną. Programy, którymi kierują, koncentrują się głównie na analizie relacji 

geopolitycznych — zwłaszcza stosunków Rosji z Zachodem i USA, konfliktów 

bliskowschodnich oraz koncepcji „zwrotu ku Wschodowi” i „Wielkiej Eurazji”507. Od 2019 

roku pojawiły się także wątki związane z problematyką konfliktów wartości (Barabanow) oraz 

 
503 D.W. Drezner, Is There Value in Valdai?, „The Washington Post” 26.10.2016. 

https://www.washingtonpost.com/posteverything/wp/2016/10/26/is-there-value-in-valdai/ [dostęp: 12.10.2021]. 
504 Zob. m.in. A. Curanović, Russia’s Symbolic Power in the 21st Century”, „Stosunki Międzynarodowe” 2016, 

tom 52, nr 4, s. 207; H. Marcel, Putin's Propaganda Machine: Soft Power and Russian Foreign Policy, Lanham: 

Rowman & Littlefield, 2016. p. 62. 
505 Zob. С.Л. Кравец, Ф.А. Лукьянов, Путин Владимир Владимирович, [w:] Большая Российская 

Энциклопедия. https://old.bigenc.ru/domestic_history/text/5610195 [dostęp: 23.05.2025].  
506 Политологи считают, что идеологией России должно стать социальное государство, ТАСС 

02.06.2022. https://tass.ru/politika/14806833 [dostęp: 17.05.2023].  
507 Программы — Клуб „Валдай”, Валдай. https://ru.valdaiclub.com/programmes/ [dostęp: 21.05.2025]. 



159 

 

zagadnieniami tożsamości (Timofiejew)508. Część z czołowych ekspertów są objęci sankcjami 

międzynarodowymi; trudno jednak uznać ich za autorów oryginalnych koncepcji 

ideologicznych — ich działalność polega przede wszystkim na komentowaniu bieżących 

wydarzeń oraz wzmacnianiu i upowszechnianiu dominujących narracji politycznych.   

W kontekście Forum Wałdajskiego szczególną uwagę należy zwrócić na wystąpienia 

Putina, który regularnie uczestniczy w obradach. Mają one charakter programowy — formułuje 

w nich ideologiczne, polityczne i cywilizacyjne kierunki rozwoju Rosji, zarówno w wymiarze 

wewnętrznym, jak i międzynarodowym. Istotne jest wskazanie tych wystąpień, które w sposób 

szczególny wpłynęły na kształtowanie ideologii we współczesnej Rosji. 

Podstawową cechą wszystkich przemówień jest strategia negatywno-diagnostyczna, 

polegająca na akcentowaniu kryzysu i zagrożeń, a tym samym na przedstawianiu 

rzeczywistości przez pryzmat negatywnych ocen jako wstępu do dalszej argumentacji. 

Wystąpienie Putina na Forum Wałdajskim w 2013 roku w Soczi uchodzi za jedno z kluczowych 

i zarazem najbardziej ideologicznie nacechowanych. Co charakterystyczne dla jego retoryki, 

otwarcie przemówienia opiera się na retorycznej konstrukcji kryzysu, przedstawiającej 

współczesną rzeczywistość jako zagrożoną i wymagającą naprawy: „Destrukcyjny cios w 

kulturowy i duchowy kod narodu, zetknęliśmy się z zerwaniem tradycji i jedności historycznej, 

z demoralizacją społeczeństwa oraz deficytem wzajemnego zaufania i odpowiedzialności”509. 

Ten negatywno-diagnostyczny wstęp pełni w analizowanej narracji funkcję uzasadnienia dla 

dalszej argumentacji, w której kreślony jest obraz koniecznej odbudowy oraz obrony 

tożsamości narodowej i suwerenności kulturowej. Koncentrując się na kwestiach „tożsamości 

narodowej”, „patriotyzmu” oraz „suwerenności kulturowej i politycznej”, Putin przedstawił 

wizję opartą na krytyce globalizacji, co stanowiło manifest konserwatywnego zwrotu w 

dyskursie państwowym.  

Kolejne wystąpienia Putina w coraz większym stopniu koncentrowały się na 

problematyce konfrontacji z Zachodem w perspektywie ładu międzynarodowego. Z roku na 

rok nasilała się retoryka antyzachodnia, a koncepcja jednobiegunowości poddawana była coraz 

ostrzejszej krytyce. Wystąpienie z 2022 roku, wygłoszone już po inwazji Rosji na Ukrainę, 

można uznać za swoistą kulminację tej narracji — zawierało ono otwartą krytykę liberalnej 

demokracji, przeciwstawianej kursowi opartemu na tzw. wartościach tradycyjnych. Putin 

 
508 Zob. np: Правила и ценности 2022-2023, Валдай. https://ru.valdaiclub.com/programmes/2022-2023/pravila-

i-tsennosti/ [dostęp: 21.05.2025]; Идентичность, безопасность и будущее западного сообщества 2019, 

Валдай https://ru.valdaiclub.com/programmes/2019/identichnost-bezopasnost/ [dostęp: 21.05.2025]. 
509 Заседание международного дискуссионного клуба „Валдай”, Президент России 19.09.2013… [dostęp: 

12.12.2022].  



160 

 

posłużył się w nim podziałem na „dwa Zachody”:  

Trzeba jasno rozumieć, że istnieją, jak już mówiłem wcześniej, dwa Zachody — co najmniej 

dwa, a może i więcej, ale co najmniej dwa: Zachód tradycyjnych, przede wszystkim 

chrześcijańskich wartości, wolności, patriotyzmu, bogatej kultury, a obecnie także wartości 

islamskich — znaczna część ludności wielu krajów Zachodu wyznaje islam. Ten Zachód jest 

nam w pewnym sensie bliski, mamy w dużej mierze wspólne, sięgające jeszcze starożytności 

korzenie. Ale istnieje też inny Zachód — agresywny, kosmopolityczny, neokolonialny, 

występujący jako narzędzie elit neoliberalnych. To właśnie z dyktatem tego Zachodu Rosja 

oczywiście nigdy się nie pogodzi510.  

Drugą cechą jest dążenie do konstruowania światopoglądu, którego podstawowym 

punktem odniesienia pozostaje państwo. Retorycznie wyraża się to w odwołaniach do 

„syntetycznej idei narodowej”, rozumianej jako konieczność „twórczego łączenia tradycji i 

doświadczeń”. Jak wskazuje: „Niezbędna jest twórczość historyczna, synteza najlepszego 

narodowego doświadczenia i idei, a także refleksja nad naszymi tradycjami kulturowymi, 

duchowymi i politycznymi z różnych punktów widzenia”511. Istotną rolę w tej koncepcji 

odgrywa narracja patriotyzmu, traktowanego jako niezbędny punkt odniesienia dla rozważań o 

tożsamości i przyszłości kraju: „Pomimo całej różnicy naszych poglądów, dyskusja o 

tożsamości i o przyszłości narodowej jest niemożliwa bez patriotyzmu wszystkich jej 

uczestników. Patriotyzmu, rzecz jasna, w najczystszym znaczeniu tego słowa”512. Od 2013 roku 

narracja patriotyzmu coraz wyraźniej przesuwa się w kierunku jego instrumentalizacji w 

ramach oficjalnego dyskursu państwowego. Patriotyzm przestaje być kategorią 

indywidualnego zaangażowania czy emocjonalnej identyfikacji, a zaczyna pełnić funkcję 

konstytutywnego elementu projektowanej tożsamości zbiorowej, której punktem odniesienia 

jest państwo i jego wizja narodowej jedności. 

Kolejną cechą analizowanej narracji jest odwołanie do retoryki wielobiegunowości, 

rozwijanej równolegle z pojęciem „porządku cywilizacyjnego” oraz koncepcją 

„cywilizacyjnego oporu”. Choć wielobiegunowość definiowana jest poprzez sześć zasad — 

„otwartość, różnorodność, reprezentatywność, bezpieczeństwo, sprawiedliwość i równość”513 

— w praktyce narracja ta przyjmuje formę silnie spolaryzowaną. Jej centralnym zabiegiem 

pozostaje wyraźne przeciwstawienie Rosji Zachodowi, co zbliża ją raczej do modelu układu 

 
510 Заседание международного дискуссионного клуба „Валдай”, Президент России 27.10.2022. 

http://kremlin.ru/events/president/news/69695 [dostęp: 12.12.2022]. 
511 Заседание международного дискуссионного клуба „Валдай”, Президент России 19.09.2013… [dostęp: 

12.12.2022].  
512 Tamże.  
513 Zob. Заседание дискуссионного клуба „Валдай”, Президент России 07.11.2024. 

http://kremlin.ru/events/president/news/75521 [dostęp: 12.12.2022].  



161 

 

dwubiegunowego niż do pluralistycznej wizji porządku światowego.  

Klub Wałdajski stanowi fasadę pluralistycznej debaty, która w rzeczywistości pełni 

funkcję legitymizującą wobec oficjalnych narracji państwowych. Reasumując, należy 

podkreślić, że tzw. „wielka czwórka” (RSMD, RISI, SWOP oraz Klub Wałdajski) działa w 

zbieżnym kierunku, tworząc sieć ściśle powiązanych instytucji. Powiązania te mają zarówno 

charakter personalny, jak i organizacyjny. Rozwijane w ich ramach narracje ideologiczne 

cechuje znaczna synchronizacja, zwłaszcza w zakresie retoryki antyzachodniej oraz wspólnej 

wizji porządku wielobiegunowego, ujmowanego z perspektywy konfrontacyjnej wobec 

Zachodu. 

 

3.2. Kluby i sieci ideologiczne o orientacji neoimperialnej  

Równolegle z rozwojem prorządowego dyskursu kształtuje się bardziej 

konserwatywno-nacjonalistyczna narracja o wyraźnym zabarwieniu imperialistycznym. 

Ośrodki reprezentujące ten nurt, choć mogą sprawiać wrażenie marginalizowanych, pozostają 

w ścisłym powiązaniu z Administracją Prezydenta i odgrywają istotną rolę w kształtowaniu 

ideologicznego krajobrazu. Uwaga tutaj zostanie poświęcona Klubowi Izborskiemu oraz 

inicjatywom Konstantina Małofiejewa, który — m.in. z udziałem Dugina — tworzy własny 

ekosystem ideologiczny.  

3.2.1. Klub Izborski  

Izborski Klub został formalnie założony w 2012 roku. Świder formułuje ważne uwagi 

wstępne, określając to środowisko w następujący sposób: 

zrzeszający antyzachodnio zorientowanych intelektualistów (pisarzy, filozofów, politologów, 

ekonomistów i dziennikarzy), wyrażających zdecydowane poparcie dla Kremla — a nawet 

mających zdolność kreowania jego polityki. Nazwa stowarzyszenia pochodzi od miasta 

Izborsk (jednej z pierwszych ruskich twierdz), znajdującego się obecnie w obwodzie 

pskowskim (klub powołano podczas obchodów 1150-lecia Izborska). Stowarzyszenie to ma 

formę klubu eksperckiego, zajmuje się badaniem i analizą rosyjskiej polityki wewnętrznej i 

zagranicznej514. 

Dogłębną analizę ideologicznej roli Izborskiego Klubu przeprowadziła Laruelle, badając 

zarówno historię jego powstania i określenie miejsca w rosyjskim polu ideologicznym, jak i 

ideowy profil czasopisma Izborski Klub: Strategie Rosyjskie (ros. Изборский клуб. Русские 

 
514 K. Świder, Klub Izborski wobec Ukrainy, „Studia Polityczne” 2015, nr 38, s. 127.  



162 

 

стратегии)515. Izborski Klub jawi się jako przestrzeń konsolidacji różnorodnych środowisk 

— jak zauważa badaczka, „duża grupa samozidentyfikowanych nacjonalistów lub 

antyliberałów zjednoczyła się w ramach jednej struktury, by wywierać wpływ na władzę”516. 

Laruelle podkreśla złożoną i ambiwalentną naturę Klubu, który stanowi swoisty eksperyment 

ideologiczny: „Klub nie jest ani tworem czysto sztucznym, złożonym z narzuconych odgórnie, 

marionetkowych ideologii, ani przykładem skutecznego nacjonalistycznego lobbingu w samym 

sercu Kremla”517. Jej ustalenia stanowią ważny punkt wyjścia do dalszych badań nad 

mechanizmami produkcji i dystrybucji treści ideologicznych we współczesnej Rosji. Z uwagi 

na fakt, że działalność Izborskiego Klubu została już szeroko opisana w literaturze przedmiotu, 

niniejsza analiza koncentruje się na jednym, wybranym aspekcie — tzw. Doktrynie ruskiego 

miru (ros. Доктрина русского мира), traktowanej tu jako przykład tekstu ideologicznego 

umożliwiającego refleksję nad znaczeniem tej koncepcji w dyskursie. 

Na wstępie warto zaznaczyć, że Izborski Klub pozostaje ściśle powiązany z 

działalnością Instytutu Konserwatyzmu Dynamicznego, kierowanego przez Witalija 

Awierjanowa. Awierjanow odgrywa kluczową rolę w obu instytucjach — jako przewodniczący 

Instytutu oraz współzałożyciel Izborskiego Klubu — co przekłada się na ideowe i 

organizacyjne powiązania między tymi ośrodkami518. Szczególnie widoczne jest to w 

przypadku tzw. Rosyjskiej doktryny — nacjonalistycznego manifestu opracowanego w 

środowisku Instytutu, który najprawdopodobniej stanowił ideologiczne zaplecze dla 

późniejszej działalności Klubu519. W kontekście Izborskiego Klubu szczególne znaczenie 

wydaje się mieć doktryna funkcjonująca pod nazwą Ruski mir, sformułowana w 2016 roku. 

Warto również zaznaczyć, że już w 2015 roku Izborski Klub uzyskał z Funduszu Grantów 

Prezydenckich dla organizacji pozarządowych 10 mln rubli na realizację projektu, którego 

celem, według opisu, było wyjaśnienie, „czym jest ruski mir”. Można zatem przypuszczać, że 

opracowanie doktryny było bezpośrednio związane z realizacją tego zadania520.  

Głównym autorem i kompilatorem dokumentu był Awierjanow, przy współudziale 

innych członków środowiska skupionego wokół Izborskiego Klubu. Tekst składa się z czterech 

głównych części: Ruski mir jako przedmiot walki koncepcyjnej (ros. Русский мир как предмет 

 
515 Zob. M. Laruelle, The Izborsky Club, or the New Conservative Avant-Garde in Russia, The Russian Review 

2016, vol. 75, nr. 4, s. 626-644.  
516 Tamże, s. 644.  
517 Tamże, s. 627.  
518 Dynacon, http://www.dynacon.ru/ [dostęp: 21.12.2021]. 
519 O „rosyjskiej doktrynie”, a także o powiązaniach między obiema organizacjami zob. M. Laruelle, The Izborsky 

Club, or the New Conservative Avant-Garde in Russia…  
520 Гранты от Путина дадут за пропаганду Русского мира и борьбу с педофилами, РБК 08.12.2015. 

https://www.rbc.ru/politics/08/12/2015/5666f9cf9a7947d88622c924 [dostęp: 12.12.2021]. 



163 

 

концептуальной борьбы), Ruski mir w perspektywie podejścia kompleksowego (ros. Русский 

мир в оптике комплексного подхода),  Frontiry ruskiego mira (ros. Фронтиры Русского 

мира), Zarys strategii ofensywnej (ros. Очертания наступательной стратегии), a także ze 

wstępu i zakończenia521. Biorąc pod uwagę, że kategoria „ruski mir” stanowi element 

ideologicznego dyskursu Federacji Rosyjskiej, zasadne wydaje się przyjrzenie się sposobowi 

jej konceptualizacji, zwłaszcza w kontekście faktu, iż opracowanie dokumentu zostało 

sfinansowane z Funduszu Grantów Prezydenckich. 

Definicja tzw. „ruskiego miru”. We wstępie do dokumentu autorzy rozpoczynają od 

polemicznego ujęcia — konstruują narrację jako odpowiedź na krytyczne stanowisko, zgodnie 

z którym „ruski mir” miałby stanowić jedynie symulakr, pozbawiony realnych podstaw. W 

opozycji do tej interpretacji proponują dwie interpretacje tej koncepcji: pierwszą — odnoszącą 

się do sytuacji geopolitycznej po 1991 roku, oraz drugą — związaną z możliwymi 

scenariuszami ekspansji idei „historycznej Rosji”. W pierwszym ujęciu „ruski mir” opisywany 

jest jako rzeczywistość ukształtowana po rozpadzie ZSRR, z deklaratywnym uznaniem przez 

Federację Rosyjską granic z 1991 roku. Autorzy podkreślają w tym kontekście ideę tzw. 

ciągłości cywilizacji rosyjskiej, niezależnie od zmiany układu geopolitycznego. Drugie ujęcie 

obejmuje różnorodne scenariusze zakładanych przez autorów — od postulatów repatriacyjnych 

po koncepcje określane mianem irredentystycznych, odnoszące się do terytoriów „historycznej 

Rosji” sprzed 1913 lub 1989 roku522. 

Postulowanym celem autorów jest sformułowanie cywilizacyjnej doktryny „ruskiego 

miru”. W dokumencie przedstawiono historię rozwoju tej koncepcji oraz jej różnorodne 

interpretacje: „diasporowo-językowe podejście” Gieorgija Szczedrowickiego, „podejście 

wyspiarsko-archipelagowe” Władimira Cymburskiego, a także rewizjonistyczne doktryny 

„kontynentu Rosji” rozwijane w kręgu eurazjatystów. Autorzy przywołują również 

alternatywne ujęcia, m.in. koncepcje Aleksandra Denisowa i Borysa Kostenki, oparte na 

kategorii „rosyjskości”, rozumianej jako etniczna tożsamość rosyjska.  

We wprowadzeniu zapowiedziano, że dokument zawiera zarówno interpretację 

dotychczasowej ewolucji tej idei, jak i propozycje jej dalszego umocnienia oraz zastosowania 

w polityce państwowej. Autorzy podkreślają swoje przywiązanie do ujmowania tej koncepcji 

w kategoriach świata cywilizacyjnego, dystansując się tym samym od podejść opartych na 

rosyjskojęzycznej diasporze, które dominowały na początku XXI wieku. Innymi słowy, 

 
521 Доктрина Русского мира, red. В. Аверьянов i in., Изборский клуб 26.09.2016. https://izborsk-club.ru/10269 

[dostęp: 12.12.2021].  
522 Tamże.   



164 

 

formułują oni doktrynę w ramach geopolityki o charakterze cywilizacyjnym. Zaproponowana 

przez nich definicja „ruskiego miru” opiera się na imperialno-kolonialnej logice centrum i 

peryferii, w której rosyjska cywilizacja funkcjonuje jako pole grawitacyjne wobec innych 

narodów i kultur. Jak piszą:  

Ruski mir to pole przyciągania rosyjskiej cywilizacji, wciągające przedstawicieli innych 

narodów, kultur i cywilizacji. To przyciąganie, „grawitacja” rosyjskiego świata, działa 

zarówno wewnątrz, jak i poza granicami Rosji jako państwa — zarówno w jądrze, jak i na 

peryferiach cywilizacji. Natura tego przyciągania wiąże się z wieloma czynnikami i nie da się 

jej sprowadzić do żadnego z nich z osobna523.  

Mimo pozornej neutralności, przywołana definicja wpisuje się w mechanizm legitymizowania 

kulturowej i geopolitycznej dominacji. Choć autorzy deklarują, że pojęcie „ruski mir” nie jest 

związane z terytorium, pochodzeniem, językiem czy religią, to w przedstawionej przez nich 

koncepcji to właśnie te elementy stanowią podstawę jego znaczenia. Zabieg ten można 

odczytać jako strategię retorycznego dystansowania, która pełni funkcję pośredniej afirmacji 

wcześniej odrzuconych kategorii. 

Doktryna ta określana jest przez autorów jako „podejście integralne”, jednak mimo 

deklaratywnego unikania redukcjonizmu, przedstawiona koncepcja wykazuje cechy 

retorycznie zakamuflowanego redukcjonizmu ideologicznego: różnorodność dopuszczana jest 

jedynie w takim zakresie, w jakim wspiera legitymizację jednej, nadrzędnej wizji „ruskiego 

miru” jako normatywnej całości. Fundamentem tego ujęcia jest pojęcie cywilizacji, rozumianej 

jako dynamiczna siła oddziaływania. „Ruski mir” zostaje tu określony jako „żywa energia 

rosyjskiej cywilizacji — jej działanie, jej praca, realizowana zarówno wewnątrz, jak i poza jej 

granicami”524. W efekcie mamy do czynienia z konstrukcją cywilizacyjną o pozornej 

wielowymiarowości, w której postulowana różnorodność służy w istocie wzmocnieniu 

scentralizowanej, jednolitej tożsamości. Kluczową rolę odgrywa tu właśnie metafora „żywej 

energii”, legitymizująca ekspansywny charakter tej cywilizacji również poza granicami 

państwa. 

Wektory tzw. „ruskiego miru”. W analizowanej doktrynie wyróżnia się trzy główne 

kierunki rozwoju „ruskiego miru”: panslawistyczny, prawosławny oraz eurazjatycki. Choć 

wszystkie uznawane są za istotne składniki tej koncepcji, największe znaczenie przypisuje się 

nurtowi eurazjatyckiemu. Jego centrum mają stanowić — według autorów — „narody i 

państwa Europy i Azji, które uczestniczyły w realizacji dwóch projektów imperialnych — 

 
523 Tamże.  
524 Tamże.  



165 

 

Imperium Rosyjskiego i Związku Radzieckiego”525. „Ruski mir” zostaje tu ujęty jako projekt o 

charakterze ekspansyjnym, zmierzający do odzyskania lub utrzymania wpływów na obszarze 

poradzieckim (a potencjalnie również poza nim), przy jednoczesnym odwołaniu do dziedzictwa 

imperialnego oraz jego legitymizacji poprzez narrację cywilizacyjną. 

Frontiry tzw. „ruskiego miru”. Mimo że doktryna nie ma statusu oficjalnego dokumentu 

państwowego, jej analiza może stanowić istotny wkład zarówno w rekonstrukcję ideowego 

zaplecza projektu „ruskiego miru”, jak i w prognozowanie potencjalnych kierunków rosyjskiej 

ekspansji ideologicznej i politycznej. 

Autorzy dokumentu wyróżniają kilka kluczowych obszarów, których analiza pozwala 

określić, czy projekt „ruskiego miru” zmierza w stronę kontynuacji dziedzictwa Związku 

Radzieckiego, czy raczej nawiązuje do modelu imperialnej Rosji. Wskazane zostają konkretne 

regiony (tzw. frontiry), takie jak: ukraiński, bałtycki, białoruski, kazachstański, mołdawski, 

zakaukaski oraz środkowoazjatycki. W odniesieniu do każdego z nich wskazuje się specyficzne 

cechy i wyzwania z perspektywy rosyjskiej polityki zagranicznej oraz formułuje propozycje 

tzw. strategii ofensywnej.  

Wspólnym mianownikiem dla tych obszarów pozostaje obecność mniejszości 

rosyjskojęzycznej, która — w logice analizowanego dokumentu — może stanowić pretekst do 

działań ekspansywnych lub ustanawiania stref wpływu. Autorzy operują przy tym konstruktem 

pozornej wspólnoty tożsamościowej, budowanej na podstawie języka rosyjskiego oraz 

odniesień do kultury rosyjskiej. W zależności od danego frontiru formułowane są odmienne 

oceny i zalecenia, dostosowane do lokalnych uwarunkowań oraz geopolitycznych interesów 

Federacji Rosyjskiej. 

W odniesieniu do Ukrainy w analizowanym dokumencie dominuje retoryka wyraźnie 

antyukraińska, ukierunkowana na delegitymizację zarówno ukraińskiej państwowości, jak i 

odrębnej tożsamości narodowej. W tym ujęciu Ukraina zostaje pozbawiona podmiotowości i 

traktowana jako element projektu „ruskiego miru”. 

W odniesieniu do Białorusi w analizowanym dokumencie pojawia się krytyka pod 

adresem Aleksandra Łukaszenki, któremu zarzuca się brak lojalności wobec koncepcji 

„ruskiego miru”. Jednocześnie wskazuje się na brak spójnej i jasno zdefiniowanej strategii 

Moskwy wobec tego obszaru. W retoryce dokumentu proponowana reinterpretacja, zakładająca 

ustanowienie tzw. „jądra narodu rosyjskiego”, pełni funkcję narzędzia legitymizacji 

homogenizacji przestrzeni postradzieckiej — obejmującej narody wschodniosłowiańskie, 

 
525 Tamże.  



166 

 

wspólne symbole, tożsamość historyczną oraz zunifikowany przekaz medialny. 

W przypadku Kazachstanu autorzy odwołują się do podobnego schematu 

interpretacyjnego, choć jednocześnie wyrażają obawy związane z obecnością wpływów 

cywilizacji chińskiej i islamskiej oraz z możliwością wystąpienia napięć etnicznych. W 

związku z tym postulują bardziej ostrożne podejście, zakładające unikanie otwartej konfrontacji 

i konieczność elastycznego dostosowania działań do lokalnej specyfiki. 

W odniesieniu do państw bałtyckich autorzy akcentują potrzebę ustanowienia 

„dogodnego dla Rosji reżimu”, co w praktyce oznacza próbę ingerencji w ich ustrój 

wewnętrzny poprzez postulat „pełnego przywrócenia obywatelstwa dla Rosjan”. W 

dokumencie wprost sugerowana jest możliwość ingerencji w wewnętrzne sprawy tych państw: 

„W przypadku utrzymania się u władzy narodowo-radykalnych sił i nasilania przez nie presji 

na ludność rosyjską, może zostać postawiona kwestia poparcia bądź niepoparcia przez Rosję 

powojennego ładu narodowo-terytorialnego w krajach bałtyckich”526.  

W kontekście Mołdawii dokument nie zawiera szczegółowych propozycji działań, 

jednak państwo to zostaje zaliczone do „rdzenia ruskiego miru”, co wskazuje na przypisywane 

mu znaczenie strategiczne w długofalowej perspektywie. Tego rodzaju klasyfikacja może 

sugerować dążenie do utrzymania lub pogłębienia obecności kulturowej i ideologicznej w tym 

regionie. 

W odniesieniu do Kaukazu Południowego (tzw. frontiru zakaukaskiego) w 

analizowanej doktrynie Rosja przedstawiana jest jako tzw. „strategiczny stabilizator”, 

natomiast Gruzja, Armenia i Azerbejdżan określane są mianem „drugiego cywilizacyjnego pasa 

rosyjskiej cywilizacji”. Tego rodzaju klasyfikacja wpisuje się w mechanizm retorycznego 

usprawiedliwiania rosyjskiej obecności w regionie, gdzie rzekoma funkcja stabilizacyjna służy 

jako instrument legitymizacji politycznej dominacji i kontroli. 

Z kolei w przypadku Azji Środkowej (Uzbekistan, Kirgistan, Tadżykistan, 

Turkmenistan) autorzy zauważają brak bezpośredniego „frontiru ruskiego miru”. W związku z 

postrzeganą konkurencją cywilizacyjną ze strony Zachodu, Chin i świata islamu, sugerują oni 

realizację strategii opartej na partnerstwie ekonomicznym, która miałaby służyć 

długofalowemu wzmacnianiu wpływów Rosji w regionie. 

Reasumując, w analizowanej doktrynie „ruski mir” konstruowany jest jako przestrzeń 

wyznaczana przez obecność znaczących skupisk ludności rosyjskojęzycznej. W taki sposób 

język rosyjski zostaje potraktowany jako zasób polityczny, którego ideologiczne zawłaszczanie 

 
526 Tamże.  



167 

 

służy legitymizowaniu roszczeń do określonych obszarów oraz populacji. 

Celem tej koncepcji jest wzmocnienie poglądu o ustanowieniu trwałej sfery wpływów 

o charakterze cywilizacyjnym, symbolicznym i geopolitycznym. W znacznym stopniu jest to 

konstrukcja adresowana do państw, które w przeszłości należały do ZSRR, choć przedstawiana 

obecnie w ramie „cywilizacyjnej”, co pozwala maskować jej neoimperialny charakter. Warto 

jednak podkreślić, że w tej narracji rosyjskojęzyczność ma charakter przede wszystkim 

instrumentalny — stanowi element legitymizujący roszczenia do wpływu i obecności, nie 

pociągając za sobą realnego zainteresowania podmiotowością owych społeczności. W logice 

analizowanej koncepcji dopuszcza się możliwość ingerencji w sprawy innych państw, 

uzależnioną od stopnia ich powiązania z postulowaną przestrzenią „ruskiego miru”. Z 

perspektywy historycznej należy zauważyć, że znaczna część tej ludności została 

zrusyfikowana w warunkach presji politycznej — w wyniku wcześniejszej polityki imperialnej, 

następnie radzieckiej, obejmującej m.in. deportacje. Ilustracją tego może być przykład 

Kazachstanu, gdzie znaczący odsetek ludności rosyjskojęzycznej stanowią potomkowie 

deportowanych narodów, których przynależność językowa i kulturowa kształtowała się pod 

wpływem działań przymusowych, a nie autonomicznego wyboru.  

W efekcie koncepcja „ruskiego miru” w interpretacji Izborskiego Klubu przybiera 

postać ideologicznego ekspansjonizmu, w którym przestrzeń byłego Związku Radzieckiego 

stanowi zasadniczy obszar odniesienia i uprzywilejowaną strefę oddziaływania, przy 

jednoczesnym abstrahowaniu od konsekwencji dla zamieszkujących ją społeczeństw. 

Jądro i peryferia tzw. „ruskiego miru”. W ujęciu autorów „ruski  mir” zostaje 

podzielony na tzw. jądro oraz peryferie, co stanowi element ich własnej konstrukcji 

ideologicznej. Do „jądra” włączają przede wszystkim obszary o nieuznawanym lub częściowo 

uznawanym statusie — takie jak tzw. DNR, ŁNR, Naddniestrze, Abchazja i Osetia Południowa 

— uznając je za przestrzeń szczególnie silnego powiązania z Rosją. Koncepcja ta nie ogranicza 

się, w ich założeniach, do dziedzictwa radzieckiego czy przedrewolucyjnego, lecz odwołuje się 

m.in. do czynnika prawosławnego. Jak podkreślono w tekście: „zewnętrzny kontur Ruskiego 

miru tworzą państwa, choć formalnie samodzielne, to jednak znajdujące się w sferze 

priorytetowego politycznego i gospodarczego wpływu Rosji, na przykład część państw Azji 

Środkowej, Syria, Azerbejdżan, Gruzja, Serbia, Bułgaria, Czarnogóra”527. Innymi słowy, 

analizowana konceptualizacja opiera się, z jednej strony, na oczekiwaniu politycznej oraz 

kulturowo-cywilizacyjnej lojalności wobec Moskwy — definiowanej poprzez czynnik 

 
527 Tamże.   



168 

 

rosyjskojęzyczny, odniesienia do prawosławia oraz powiązania z Patriarchatem Moskiewskim. 

Z drugiej strony, wyraża ona logikę ekspansjonistyczną, ukierunkowaną na włączanie w orbitę 

„ruskiego miru” przede wszystkim obszarów byłego ZSRR, traktowanych przez autorów jako 

strefy priorytetowego wpływu. 

W ramach analizowanego dyskursu ideologia prezentowana jest jako kluczowy 

instrument integracji i konsolidacji tożsamości zbiorowej. Autorzy omawianej koncepcji 

postulują konieczność budowy nowego modelu polityki narodowościowej, którego podstawą 

miałoby być stworzenie tzw. „rosyjskiego ponadnarodu” (ros. сверханарод). W ich ujęciu ma 

to być specyficzna tożsamość cywilizacyjna, która — jak podkreślają „powinna budować się 

nie na rozumieniu wspólnego pochodzenia (wspólnego przodka), lecz na uświadomieniu i 

przyjęciu wspólnej historii, losu, misji i powinna być scalana obywatelską przysięgą na 

jednolity dla wszystkich państwowy język rosyjski”528.  

Tak zdefiniowana tożsamość ma charakter wykluczający i opiera się na idei „wspólnej 

misji cywilizacyjnej”. W proponowanym modelu przynależność do wspólnoty politycznej 

zostaje uzależniona od przyjęcia określonych wzorców kulturowych i symbolicznych, przy 

czym proces rusyfikacji — zarówno językowej, jak i kulturowej — zostaje w tej narracji 

przedstawiony jako warunek integracji529. Jak jednak zauważa Laruelle, w obrębie samego 

Izborskiego Klubu dostrzegalne są rozbieżności doktrynalne, szczególnie w odniesieniu do 

napięcia między etnonacjonalizmem a imperializmem530. Pomimo tej rozbieżności widoczne 

jest dążenie do wyeksponowania w doktrynie ideologicznej konstytutywnej roli Rosjan jako 

narodu państwotwórczego, co znajduje odzwierciedlenie m.in. w postulacie nadania 

„rosyjskości” oficjalnego statusu w ramach tożsamości państwowej Federacji Rosyjskiej. 

Doktryna „ruskiego miru” funkcjonuje jako narzędzie legitymizacji rosyjskiej ekspansji, 

reinterpretując przestrzeń poradziecką i proponując wizję ładu światowego 

podporządkowanego interesom Moskwy. Pod pozorem cywilizacyjnego pluralizmu 

normalizuje ona neoimperialne ambicje w ujęciu totalizującym. 

3.2.2. Cargrad 

W kontekście niniejszej analizy szczególną uwagę należy poświęcić instytucjom 

 
528 Tamże.  
529 Tamże.   
530 M. Laruelle, Russian Nationalism: Imaginaries, Doctrines, and Political Battlefields, London – New York: 

Routledge, 2018, s. 144. [dostęp: 12.12.2021]. 



169 

 

powiązanym z Konstantinem Małofiejewem531. Małofiejew, często określany mianem 

„oligarchy prawosławnego”, odgrywa istotną rolę w kształtowaniu współczesnego dyskursu 

ideologicznego w Rosji. Po pierwsze, zaliczany jest do grona tzw. „przedsiębiorców wpływu”, 

którzy angażują się w projekty polityczne i ideologiczne, wykorzystując własny kapitał 

finansowy i społeczny. Dotyczy to, jak zauważają Laruelle i Limonier, zarówno jego 

zaangażowania w finansowanie działań zbrojnych w Donbasie, jak i późniejszego 

„oportunistycznego zwrotu” ku Afryce532. Po drugie, istotne pozostaje jego zaangażowanie w 

tworzenie i umacnianie ekosystemu ideologicznego, którego cechą jest rozszerzanie 

ultrakonserwatywnych wartości oraz ich powiązanie z dyskursem monarchiczno-imperialnym. 

Warto również podkreślić, że w latach 2019–2024 Małofiejew pełnił funkcję zastępcy 

przewodniczącego Światowego Rosyjskiego Soboru Narodowego, co wskazuje na jego 

znaczącą rolę w obszarze relacji państwowo-cerkiewnych. 

Jednym z kluczowych przedsięwzięć Małofiejewa jest grupa medialno-biznesowa 

„Cargrad”, której działalność przyciągnęła szerokie zainteresowanie zarówno mediów, jak i 

środowiska akademickiego. Struktura ta stanowi w pewnym sensie kontynuację działalności 

Towarzystwa Rosyjskiego Oświecenia Historycznego „Dwugławy Orzeł” (ros. Общество 

русского исторического просвещения „Двуглавый Орёл”), przekształconego następnie w 

projekt „Cargrad” (ros. Царьград)533. Projekt obejmuje szereg zróżnicowanych inicjatyw — 

obok internetowej telewizji Cargrad TV istotnym elementem pozostaje Instytut Cargrad, 

przedstawiający się jako „rosyjski ośrodek naukowo-ekspercki, specjalizujący się w 

opracowywaniu strategii rozwoju w kluczowych obszarach i sferach zarządzania”534.  

Według oświadczeń organizacji, celem działalności Instytutu Cargrad jest „naukowe i 

eksperckie wsparcie federalnych i regionalnych programów (projektów) ukierunkowanych na 

realizację narodowych celów rozwojowych określonych przez Prezydenta Federacji 

 
531 Warto odnotować, że żoną Małofiejewa jest Maria Lwowa-Biełowa, wobec której — obok Putina — 

Międzynarodowy Trybunał Karny wydał nakaz aresztowania w związku z nielegalną deportacją ukraińskich dzieci 

podczas rosyjskiej inwazji na Ukrainę. Okoliczność ta może wskazywać na istnienie wielopoziomowych powiązań 

personalnych pomiędzy Małofiejewem a najwyższymi kręgami władzy w Rosji. 

Zob. Situation in Ukraine: ICC judges issue arrest warrants against Vladimir Vladimirovich Putin and Maria 

Alekseyevna Lvova-Belova, International Criminal Court 17.03.2023. https://www.icc-cpi.int/news/situation-

ukraine-icc-judges-issue-arrest-warrants-against-vladimir-vladimirovich-putin-and [dostęp: 13.04.2025]. 

Zob. Основатель „Царьграда” подтвердил, что женился на детском омбудсмене, РБК 10.09.2024. 

https://www.rbc.ru/society/10/09/2024/66e074089a79475a443767ca [dostęp: 13.04.2025]. 
532 Zob.: M. Laruelle, K. Limonier, Beyond „hybrid warfare”: a digital exploration of Russia’s entrepreneurs of 

influence, „Post-Soviet Affairs”  2021, nr 37(4), s. 318–335.  
533 Nazwa „Cargrad” nie jest przypadkowa – historycznie odnosi się do Konstantynopola. Jej użycie symbolicznie 

nawiązuje do idei kontynuacji misji imperialno-prawosławnej oraz do koncepcji „Trzeciego Rzymu”, w której 

Moskwa jawi się jako spadkobierczyni Bizancjum.  
534 Об институте, Институт Царьграда, https://tsargrad.institute/about [dostęp: 07.07.2025]. 



170 

 

Rosyjskiej”535. W oficjalnych deklaracjach do głównych obszarów działalności Instytutu 

zalicza się politykę demograficzną i rodzinną, politykę migracyjną, rozwój przestrzenny i 

urbanistyczny, a także ochronę oraz promowanie tego, co określa się jako „tradycyjne rosyjskie 

wartości duchowo-moralne”. Warto odnotować, że oprócz tego, że założycielem Instytutu jest 

Małofiejew, funkcję dyrektora pełni Dugin536. Instytut rozwija również sieć partnerską. 

Organizacja dąży do stworzenia wizerunku instytucji o charakterze eksperckim i naukowym. 

W skład tzw. „Rady Naukowej” wchodzi 41 osób, z których 32 są afiliowane przy szkołach 

wyższych lub instytucjach naukowych prowadzących działalność edukacyjną. 

Organizacja wyraźnie akcentuje swoje ideowe zaangażowanie i dąży do odgrywania 

aktywnej roli w kształtowaniu współczesnej ideologii państwowej. W przeciwieństwie do wielu 

instytucji, które jeszcze do niedawna operowały językiem aluzyjnym lub odwoływały się do 

ideologii w sposób pośredni, grupa Cargrad wprost formułuje i promuje własny projekt 

ideologiczny. Jak piszą:  

Aby zająć pozycję lidera w nowym, policentrycznym świecie, Rosja musi dokonać 

strategicznego przełomu, opierając się na własnej idei narodowej. Idea ta definiuje Rosję jako 

odrębną cywilizację o szczególnej misji — bycia Katechonem, czyli siłą powstrzymującą świat 

przed chaosem. U jej podstaw leżą: prawosławie, imperialność, suwerenność, autokracja, 

unitaryzm, solidaryzm oraz prymat rosyjskiej wielodzietnej rodziny. Nowy model 

państwowości zakłada odrzucenie zachodnich zapożyczeń, sakralizację władzy, oparcie się na 

tradycji oraz oddolne przedstawicielstwo ludowe537. 

W tym kontekście można wyróżnić kilka podstawowych komponentów projektu 

ideologicznego promowanego przez grupę „Cargrad”: 

Mocarstwowa wizja imperialna. Jednym z najbardziej znamiennych elementów 

ideologii promowanej przez grupę „Cargrad” jest koncepcja Rosji jako odrębnej cywilizacji, 

postrzeganej jako obdarzona specjalną misją dziejową o charakterze teologicznym. W 

materiałach Instytutu podkreśla się, że „Rosja to samodzielna cywilizacja, na którą Bóg nałożył 

szczególną misję duchową i historyczną”538. Tym samym projekt ten nie ogranicza się — jak 

wiele innych rosyjskich propozycji ideologicznych — do odwołań do tradycji cywilizacyjnej, 

lecz odwołuje się wprost do wymiaru teologicznego. Misja Rosji przedstawiana jest jako 

nadana bezpośrednio przez Boga, a nie jedynie historycznie uwarunkowana czy kulturowo 

uzasadniona. 

Centralną rolę w tej koncepcji odgrywa idea katechonu (ros. катехон), interpretowana 

 
535 Tamże.  
536 Tamże.  
537 Идеология, Институт Царьград, https://tsargrad.institute/materials/rubric/ideologija [dostęp: 07.07.2025]. 
538 Tamże.  



171 

 

w duchu geopolitycznej teorii Dugina — jako siła „powstrzymująca ludzkość przed chaosem i 

zamętem, a także […] uniemożliwiająca ustanowienie światowej hegemonii jakiegokolwiek 

państwa bądź innej potęgi (w sensie metaforycznym — przed nadejściem piekła na ziemi)”539. 

Na tej podstawie konstruowany jest ideologiczny mit, przedstawiający Rosję jako ostatni 

bastion wartości duchowych, powołany do przeciwstawienia się liberalnemu uniwersalizmowi 

i dominacji Zachodu. Kategoria katechonu staje się, według tego ujęcia, narzędziem 

legitymizacji rosyjskiej ekspansji oraz aspiracji do statusu miroderżawija (ros. миродержавия) 

— państwa utrzymującego równowagę światową i przeciwdziałającego jego upadkowi. Innymi 

słowy, widoczne jest wykorzystanie retoryki teologicznej jako narzędzia legitymizacji 

geopolitycznych ambicji Rosji i nadania im rangi duchowej misji. 

W narracji „cargradowskiej” integralną częścią wizji jest prawosławie, przedstawiane 

jako duchowe jądro rosyjskiej tożsamości cywilizacyjnej, a wiara w Boga uznawana jest za 

punkt wyjścia ideologii narodowej. W deklaracjach Cargradu czytamy, że „to prawosławie 

wyznacza, że punktem wyjścia rosyjskiej wizji świata, a tym samym narodowej ideologii, mają 

być wiara w Boga i wierna służba wobec Niego”540. Z perspektywy tego projektu prawosławie 

powinno de facto uzyskać status religii państwowej, pełniąc funkcję osiową wobec systemu 

wartości i porządku społeczno-politycznego. Z tą konstrukcją bezpośrednio powiązana jest 

także retoryka imperialna, oparta na micie „Moskwy – Trzeciego Rzymu”541. Widoczna zatem 

jest ideologiczna tendencja do postrzegania Rosji zarówno jako imperium eurazjatyckiego, jak 

i jako imperium prawosławnego. Oba projekty, choć ideologicznie powiązane, akcentują 

odmienne aspekty — geopolityczny i cywilizacyjno-religijny. W obu przypadkach stosunek do 

państwa został określony jako najwyższa wartość542.  

Tym samym mamy do czynienia z dążeniem do sakralizacji porządku politycznego, w 

którym religia — zwłaszcza prawosławie — pełni funkcję legitymizującą nie tylko system 

wartości, lecz także geopolityczne ambicje państwa. Sakralny wymiar ideologii staje się 

narzędziem wzmacniania narracji o wyjątkowej roli Rosji w historii świata. 

Nacjonalizm państwowy. Wizja ta budowana jest wokół kategorii „rosyjskiego narodu 

państwowotwórczego” oraz koncepcji „zbierania ziem historycznie rosyjskich”543. W 

dokumentach Cargradu postuluje się: „Ochrona narodu rosyjskiego jako państwowotwórczego 

i troska o jego dobrobyt, zjednoczenie narodu rosyjskiego, a także odzyskanie historycznie 

 
539 Tamże.  
540 Tamże. 
541 Tamże.  
542 Tamże.  
543 Tamże.  



172 

 

rosyjskich ziem, stanowiących tereny pierwotnego osadnictwa Rosjan, powinny być 

priorytetowymi kierunkami wewnętrznej i zewnętrznej polityki państwa”544.  

Narracja ta łączy w sobie nacjonalizm etniczny z wyraźnym rewizjonizmem 

geopolitycznym, uzasadniającym ekspansję terytorialną w imię „historycznej sprawiedliwości” 

i „ochrony kulturowej tożsamości narodu rosyjskiego”. W ujęciu ideologów Cargradu 

imigranci uznawani za kulturowo obcych, osiedlający się na stałe, przedstawiani są jako 

zagrożenie dla cywilizacyjnej tożsamości narodu rosyjskiego, a także dla ładu społecznego i 

bezpieczeństwa narodowego. Instytut postuluje ponadto odebranie imigrantom prawa do 

uzyskania stałego pobytu i obywatelstwa — co de facto stanowi program etnopolitycznej 

ekskluzji.  

W całej tej konstrukcji nacjonalizm staje się integralną częścią proponowanego projektu 

ideologicznego. Mniejszości etniczne i kulturowe zostają w tym ujęciu całkowicie 

zmarginalizowane lub pominięte w oficjalnej wizji ładu ideologicznego. W opinii autorów, 

tożsamość narodowa ma być nie tylko ujednolicona, lecz także oparta na zasadzie 

cywilizacyjnej lojalności, podporządkowanej idei „odnowionego imperium”. Warto przy tym 

podkreślić, że retoryka ta wiąże się nie tylko z potencjalnym wykluczeniem migrantów, ale 

również może świadczyć o dążeniu do systemowego wykluczenia oraz naruszenia praw 

rdzennych narodów zamieszkujących terytoria wchodzące w skład Federacji Rosyjskiej. 

Autokracja. Kluczowym filarem tego projektu jest koncepcja autokratycznego i skrajnie 

scentralizowanego modelu władzy, opartego na założeniu, że jedynie silne państwo o 

hierarchicznej strukturze może zagwarantować stabilność i suwerenność Rosji. W tej narracji 

głowa państwa przedstawiana jest jako katechon i „władca tysiącletniego imperium” — zyskuje 

status postaci sakralnej, symbolu ciągłości rosyjskiej państwowości i jedności narodowej. W 

narracji ideologicznej autorytet przywódcy zostaje wzmacniany poprzez komponenty religijne 

i tradycyjne, co służy konstruowaniu jego niemal mesjańskiego wizerunku. Logika ta znajduje 

swój wyraz również w postulacie przekształcenia Rosji z państwa federacyjnego w państwo 

unitarne. Autorzy projektu podkreślają:  „przejście do unitarności zakłada rezygnację z istnienia 

jakichkolwiek jednostek państwowo-terytorialnych posiadających elementy suwerenności”545. 

Tym samym autokratyczna władza zostaje w tym ujęciu przedstawiona jako gwarant ładu 

politycznego i duchowej ciągłości państwa, legitymizowana zarówno przez sakralizację 

przywództwa, jak i postulowaną centralizację ustrojową.  

Wzorzec obywatela. W kontekście wzorca obywatela kształtuje się koncepcja „służby” 

 
544 Tamże.  
545 Tamże. 



173 

 

jako zasady organizującej życie społeczne. W dokumentach opisujących wzorzec obywatela 

pojawia się idea  „służby państwu, rodzinie, Cerkwi i narodowi”546. Indywidualizm zostaje w 

tym ujęciu odrzucony na rzecz wspólnotowego podporządkowania się celom narodu i państwa. 

Wyłania się wizja porządku społecznego, opartego na fundamencie solidaryzmu narodowego, 

centralnej roli rodziny oraz podporządkowania jednostki obowiązkom wobec wspólnoty. W 

tym duchu rozwijane są programy polityki demograficznej, w których podkreśla się rolę 

kobiety jako matki oraz rodziny jako „centrum ideologii narodowej i całej polityki państwa”547. 

Kobiecość zostaje w tym ujęciu sprowadzona do funkcji prokreacyjnej, a celem życia kobiety 

zostaje zdefiniowany jako  „urodzenie i wychowanie dzieci”548 — co wpisuje się w ideę „służby 

rodzinnej” o wyraźnym charakterze ideologicznym. W ramach tej logiki pojawiają się także 

postulaty prawnego uprzywilejowania małżeństwa cerkiewnego jako podstawowej formy 

związku małżeńskiego oraz ograniczenia aborcji, w odniesieniu do której autorzy używają 

określenia „narzędzie degeneracji narodu”549. Tym samym konstruowany wzorzec obywatela 

opiera się na ideologicznie zdefiniowanej wspólnocie podporządkowanej państwu, w której 

jednostka — zwłaszcza kobieta — zostaje sprowadzona do ściśle określonych ról 

prokreacyjnych. 

Analiza podstaw ideologicznych Instytutu Cargrad ujawnia próbę stworzenia 

syntetycznego projektu ideologicznego, w którym zestawione zostały — często wewnętrznie 

sprzeczne — elementy mesjanizmu, geopolitycznego rewizjonizmu i nacjonalizmu 

etnopolitycznego. Promowana jest radykalno-konserwatywna wizja ładu społecznego. W 

analizowanym projekcie ideologicznym proponowana jest wyraźna hierarchia wartości: na 

pierwszym miejscu znajduje się państwo i jego tzw. dziejowa misja, natomiast jednostka zostaje 

podporządkowana i pozbawiona podmiotowości. Wyraźnie widoczna jest tu kwintesencja 

poglądów Dugina. W pewnym sensie projekt ten ma charakter utopijny — jako ideologiczna 

wizja porządku totalnego, mało realna, lecz silnie oddziałująca symbolicznie. Jego 

konsekwencje, szczególnie w sferze polityki społecznej i obywatelskiej, mogą jednak budzić 

poważne zastrzeżenia. Ideologiczna koncepcja Cargradu należy zarazem do najbardziej 

radykalnych — obok Izborskiego Klubu — propozycji obecnych we współczesnym rosyjskim 

pejzażu ideowym.  

 

 
546 Tamże.  
547 Tamże. 
548 Tamże. 
549 Tamże.  



174 

 

3.3. Instytucje cerkiewno-państwowe (na przykładzie Światowego 

Rosyjskiego Soboru Narodowego) 

Światowy Rosyjski Sobór Narodowy (ros. Всемирный Русский Народный Собор, 

ВРНС/VRNS) został powołany w 1993 roku jako organizacja społeczno-religijna, której jedną 

z głównych form aktywności pozostaje organizowanie corocznych kongresów. Według statutu 

Soboru podstawowym celem jest „zjednoczenie społeczeństwa na rzecz odrodzenia Rosji”550. 

Na czele VRNS stoi patriarcha RKP, Cyryl. Do 2023 roku aktywną rolę odgrywał Małofiejew, 

a jego obecność można uznać za sygnał rosnącej ideologicznej intensyfikacji w ramach Soboru 

w tamtym okresie. Znajdowało to odzwierciedlenie m.in. w powstawaniu regionalnych centrów 

VRNS oraz w tworzeniu sieci organizacji, co sprzyjało rozszerzeniu działalności Soboru na 

poziomie lokalnym. W 2023 roku został jednak wykluczony zarówno z kierownictwa, jak i 

Prezydium Rady. Obecnie funkcje zastępców przewodniczącego pełnią metropolita Grigorij 

(Woskresienski), Aleksander Szczipkow oraz Siergiej Rudow. Istotną rolę odgrywa 

Szczipkow, który konsekwentnie opowiada się za odrodzeniem ideologii państwowej i rozwija 

tradycjonalistyczną retorykę w przestrzeni publicznej. Warto również dodać, że od 2022 roku 

w prace Soboru zaangażowany jest Dugin, który został członkiem Rady551.  

Od początku swojego istnienia VRNS rozwijał działalność w określonym nurcie 

ideologicznym. Wczesne sobory koncentrowały się na wypracowaniu koncepcji rosyjskiej 

tożsamości narodowej, definiowanej w oparciu o prawosławie oraz tzw. świadomość soborową. 

Do udziału w obradach zapraszano szerokie grono uczestników, w tym przedstawicieli 

środowisk o wyraźnie nacjonalistycznych i imperialnych przekonaniach552. W toku kolejnych 

lat działalności Sobór ogłosił szereg deklaracji, strategii oraz dokumentów programowych, 

które można podzielić na trzy zasadnicze grupy. 

Pierwszą stanowią dokumenty normatywno-etyczne, deklaratywnie poświęcone kwestii 

wartości: Kodeks zasad moralnych w prowadzeniu działalności gospodarczej, 2004 (ros. Свод 

нравственных принципов и правил в хозяйствованнии)553, Deklarację o prawach człowieka 

i godności, 2006 (ros. Декларация о правах и достоинстве человека)554.  

Drugą grupę tworzą deklaracje o charakterze tożsamościowo-narodowym, takie jak 

 
550 Устав ВРНС, ВРНС. https://web.archive.org/web/20150509105311/http://vrns.ru/o_sobore/ustav.php. 

[10.09.2021]. 
551 Dugin uczestniczył w VRNS na początku lat 2000. 
552 А. Верховский, Российское политическое православие: понятие и пути развития, [w:] Путями 

несвободы, red. А. Верховский, Москва: Центр „Сова” 2005, s.57.  
553 Zob. Свод нравственных принципов и правил в хозяйствовании, ВРНС 2004. 

https://vrns.ru/documents/svod-nravstvennykh-printsipov-i-pravil-v-khozyaystvovanii/ [dostęp: 10.10.2021]. 
554 Zob. Декларация о правах и достоинстве человека, ВРНС 2006. https://vrns.ru/documents/deklaratsiya-o-

pravakh-i-dostoinstve-cheloveka/ [dostęp: 10.10.2021].  



175 

 

Przyszłe pokolenia – skarb narodowy Rosji, 2009 (ros. Программный документ XIII ВРНС: 

„Будущие поколения – национальное достояние России”)555, Podstawowe wartości –

podstawa tożsamości narodowej, 2011 (ros. Базисные ценности – основа 

общенациональной идентичности)556 oraz Deklarację tożsamości rosyjskiej, 2014 (ros. 

Декларация русской идентичности)557.  

Trzecią grupę stanowią dokumenty strategiczne, spośród których przykładem jest 

Strategia zachowania narodu w Federacji Rosyjskiej na okres do 2050 roku, 2019 (ros. 

Стратегия народосбережения в Российской Федерации на период до 2050 года)558. Na 

szczególną uwagę zasługuje także Doktryna rosyjska z 2007 roku, opracowana w środowisku 

Instytutu Dynamicznego Konserwatyzmu i przyjęta podczas dodatkowego posiedzenia VRNS 

z udziałem metropolity Cyryla559. Jej uchwalenie świadczy o współpracy Soboru z ośrodkami 

nacjonalistycznymi już w pierwszej dekadzie XXI wieku.  

Przyjęcie wymienionych dokumentów potwierdza systematyczny rozwój retoryki 

tradycjonalistycznej w dotychczasowej historii VRNS i wskazuje, że Sobór pełni funkcję 

instytucjonalnego narzędzia legitymizacji ideologii w przestrzeni publicznej. Punkt ciężkości 

jego działalności spoczywa przy tym nie tyle na polityce moralności, ile na kształtowaniu 

projektów o wymiarze narodowo-państwowym. 

Warto podkreślić, że już od pierwszych kongresów działalność Soboru była 

ukierunkowana na refleksję nad rosyjską ideą narodową, a sam Sobór pełnił funkcję platformy 

spotkań środowisk politycznych o szerokim spektrum poglądów — od umiarkowanych po 

radykalne. Od 2009 roku, wraz z objęciem patriarchatu przez Cyryla, działalność ta nabrała 

jednak bardziej scentralizowanego charakteru ideologicznego, koncentrując się na roli i miejscu 

Rosji we współczesnym świecie. Analiza materiałów Soboru pozwala wskazać następujące 

cechy.  

Podejście cywilizacyjne. Retoryka Soboru opiera się na podejściu cywilizacyjnym w 

ramach refleksji nad miejscem Rosji we współczesnym świecie, co stanowi charakterystyczną 

cechę współczesnego rosyjskiego dyskursu ideologicznego. Należy jednak podkreślić, że w 

 
555 Zob. Программный документ XIII Всемирного Русского Народного Собора: „Будущие поколения – 

национальное достояние России”, ВРНС 2009. https://vrns.ru/documents/programmnyy-dokument-xiii-

vsemirnogo-russkogo-narodnogo-sobora-budushchie-pokoleniya-natsionalnoe-do/ [dostęp: 10.10.2021].  
556 Zob. Базисные ценности – основа общенациональной идентичности, ВРНС 2011. 

https://vrns.ru/documents/bazisnye-tsennosti-osnova-obshchenatsionalnoy-identichnosti/ [dostęp: 10.10.2021].  
557 Zob. Декларация русской идентичности, ВРНС 2014. https://vrns.ru/documents/deklaratsiya-russkoy-

identichnosti/ [dostęp: 10.11.2021]. 
558 Zob. Стратегия народосбережения в Российской Федерации на период до 2050 года, ВРНС 2019.  

https://vrns.ru/documents/strategiya-narodosberezheniya-v-rossiyskoy-federatsii-na-period-do-2050-goda/ 

[dostęp: 10.11.2021]. 
559 Kwestia ta była poruszana w rozdziale 2.1, a także pośrednio w kontekście Klubu Izborskiego.  



176 

 

ramach Soboru istotne znaczenie przypisywane jest koncepcji Nikołaja Danilewskiego560. Jego 

ujęcie wykorzystywane jest do podkreślania tezy o tzw. „unikalnym charakterze państwa 

rosyjskiego” oraz promowania przekonania, że „utrata wartości prowadzi do upadku 

cywilizacji”. Innymi słowy, odwoływanie się do koncepcji Danilewskiego stanowi element 

retoryki cywilizacyjnej, obecny w działalności Soboru, szczególnie od momentu objęcia urzędu 

patriarchy przez Cyryla. Kluczowe miejsce zajmuje tu również pojęcie tzw. „suwerenności 

przestrzeni humanitarnej”, definiowanej jako „przestrzeń znaczeń, symboli duchowych i 

rozwoju społeczno-kulturowego”561, które w ideologii Soboru uzyskało rangę jednego z 

fundamentów narracji cywilizacyjnej. Przykładem tego rodzaju narracji jest określanie Krymu 

mianem „duchowej bramy Rosji”562, co stanowi wyraz adaptowania podejścia cywilizacyjnego 

w ramach współczesnych narracji ideologicznych.  

Idea tzw. „ruskiego miru”. Sobór występuje jako jeden z głównych propagatorów i 

obrońców idei „ruskiego miru”. Choć po 2022 roku koncepcja ta została w znacznym stopniu 

skompromitowana, w ramach VRNS nadal pozostaje jednym z istotnych punktów odniesienia 

ideologicznych. W trakcie obrad Soboru w 2022 roku stwierdzono:  

Ruski mir to historyczna Ruś, obejmująca współczesne ziemie rosyjskie, ukraińskie i 

białoruskie, których mieszkańcy zakorzenieni są w kulturze i etyce prawosławnej. Ruski mir 

to przede wszystkim nie wspólnota administracyjna, lecz duchowa, połączona więzami 

historycznymi i moralnymi Rosyjskiego Kościoła Prawosławnego. Wszyscy my — Rosjanie, 

Ukraińcy i Białorusini — jesteśmy jednym prawosławnym narodem, dążącym do ideałów 

Świętej Rusi563. 

Takie ujęcie wskazuje na symboliczne unieważnienie i negację odrębnych tożsamości 

narodowych, prowadząc do zawłaszczenia dyskursu o Innych przez dominującą narrację 

rosyjskiego prawosławia. W analizowanej narracji można dostrzec tendencję do zastępowania 

kategorii państwowo-politycznej odniesieniami religijnymi — pomimo że sam Kościół 

definiuje przynależność do wspólnoty w kategoriach religijnych, a nie narodowo-etnicznych. 

Etnonarodowy wymiar tzw. „idei rosyjskiej”. W tym kontekście poruszana jest narracja 

„wielonarodowej przestrzeni”, ujmowanej jednak w oparciu o dominację tzw. „idei rosyjskiej” 

— rozumianej nie tyle w wymiarze cywilizacyjnym, ile w perspektywie etnonarodowej. Na 

 
560 Н. Я. Данилевский — основоположник цивилизационного метода в исследовании истории, ВРНС 2012. 

https://vrns.ru/documents/v-ramkakh-xvi-vsemirnogo-russkogo-narodnogo-sobora-sostoyalas-sektsiya-n-ya-

danilevskiy-osnovopolozh/ [dostęp: 10.11.2021]. 
561 Соборное слово XVI Всемирного Русского Народного Собора, ВРНС. https://vrns.ru/news/sobornoe-slovo-

xvi-vsemirnogo-russkogo-narodnogo-sobora/.[dostęp: 10.11.2021]. 
562 Tamże.   
563 Соборное слово XXIV Всемирного Русского Народного Собора, ВРНС 24.10.2022. 

https://vrns.ru/documents/sobornoe-slovo-xxiv-vsemirnogo-russkogo-narodnogo-sobora/ [dostęp: 30.11.2022].  



177 

 

przykład już podczas XVII Soboru VRNS w 2013 roku, odwołując się do tez Iwana Iljina, 

podkreślano: „Mówiąc słowami wielkiego myśliciela Iwana Iljina, Rosja «tyle języków, ile 

otrzymała, tyle też zachowała». Dziś nadal aktualnym zadaniem pozostaje zachowanie 

podmiotowości narodowej wszystkich ludów naszego kraju, a przede wszystkim narodu 

rosyjskiego”564. Retoryka cywilizacyjna w ujęciu VRNS zawiera elementy o charakterze 

etnonarodowym, co rodzi wewnętrzne napięcia i sprzeczności w ramach przyjmowanego 

paradygmatu. 

„Biologizujące wątki” retoryki etnonarodowej. Warto również zwrócić uwagę na 

biologizujące wątki tej retoryki. Na obecność elementów etnonarodowej narracji o 

nacechowaniu biologizującym wskazuje tzw. Deklaracja tożsamości rosyjskiej, przyjęta w 

2013 roku. W dokumencie autorzy proponują pojęcie tzw. „kodu etnicznego”, co stanowi próbę 

ideologicznego ugruntowania etnicznego wymiaru rosyjskości poprzez odwołanie do kategorii 

biologicznych. W Deklaracji wskazano m.in.:  

Naród rosyjski od zarania dziejów posiadał złożony skład genetyczny, obejmujący 

potomków plemion słowiańskich, ugrofińskich, skandynawskich, bałtyckich, irańskich i 

tureckich. To bogactwo genetyczne ani razu nie stało się zagrożeniem dla narodowej 

jedności narodu rosyjskiego565. 

Na biologizującą retorykę wskazuje również teza, zgodnie z którą samo pojęcie świadomości i 

tożsamości definiowane jest w perspektywie etnogenetycznej. W tym samym dokumencie 

stwierdzono m.in.: „Narodziny z rosyjskich rodziców w większości przypadków stanowią 

punkt wyjścia dla kształtowania rosyjskiej samoświadomości”566. Co więcej, autorzy łączą 

przynależność do narodu rosyjskiego z „kompleksem więzi: genetycznych i małżeńskich, 

językowych i kulturowych, religijnych i historycznych”, co dodatkowo podkreśla biologizujący 

charakter przedstawionej wizji narodu567. 

Dychotomia „Rosja-Zachód”. Istotnym elementem narracji VRNS jest konstruowanie 

dychotomii między Rosją a Zachodem, w ramach której można wyróżnić kilka 

charakterystycznych tendencji. 

Znamiennym przykładem jest stanowisko przyjęte podczas XV Rady w 2011 roku, 

kiedy podejście humanistyczne uznano za „sprzeczne z interesami państwowymi Rosji i jej 

 
564 Соборное слово XVII Всемирного Русского Народного Собора, ВРНС 2013. 

https://vrns.ru/documents/sobornoe-slovo-xvii-vsemirnogo-russkogo-narodnogo-sobora/ [30.11.2022]. 
565 Декларация русской идентичности, ВРНС... [dostęp: 10.11.2021]. 
566 Tamże.  
567 Tamże.  



178 

 

bezpieczeństwem”568, a jego wpływ na światopogląd obywateli określono jako „szkodliwy i 

niszczący duchowe, moralne i społeczne podstawy społeczeństwa”569. Choć Sobór nie 

sformułował precyzyjnej definicji pojęcia humanizmu, w dokumentach wyraźnie widoczna jest 

tendencja do utożsamiania go z liberalizmem, przedstawianym jako sprzeczny z tradycją 

prawosławną oraz rosyjską tożsamością cywilizacyjną.  

Drugą cechą jest krytyka polityki multikulturalizmu, która — zdaniem autorów — 

prowadzi do „osłabienia rosyjskiej samoświadomości i rosyjskiej tożsamości. Podobne procesy 

są wynikiem poważnych błędów, jakie wystąpiły w polityce narodowościowej, znajdującej się 

pod wpływem idei multikulturalizmu” 570. Innymi słowy, krytyka multikulturalizmu pełni w tej 

narracji funkcję narzędzia legitymizującego koncepcję dominacji tzw. „rosyjskiego narodu 

państwowotwórczego” — przedstawianego jako podstawa jedności państwowej Federacji 

Rosyjskiej. 

Trzecia ścieżka to narracja o narastającej „rusofobii”, przedstawianej jako systemowa 

niechęć lub wręcz nienawiść wobec Rosjan oraz szeroko pojętej kultury rosyjskiej. Choć wątek 

ten jest obecny w wielu współczesnych dyskursach rosyjskich, w ujęciu VRNS przybiera on 

szczególnie skrajne formy. W celu wzmocnienia tej narracji rozwijana jest koncepcja tzw. 

„Katastrofy Rosyjskiej”, odwołująca się do słów Putina, który rozpad ZSRR określił mianem 

„największej katastrofy geopolitycznej XX wieku”. Wypowiedź ta zyskała niemal sakralny 

status i stała się fundamentem narracji o narodowej tragedii. „Katastrofa Rosyjska” 

porównywana jest do żydowskiego galutu (wygnania), a z perspektywy retorycznej zauważalna 

jest tendencja do używania pojęcia Płacha (ros. Плаха, miejsce kaźni) jako jej symbolicznego 

wyobrażenia571. Słowo to (ros. плаха, czyli „miejsce kaźni”) nabiera nowego znaczenia — staje 

się metaforą zbiorowego cierpienia rosyjskojęzycznych społeczności, które, zdaniem 

Szczipkowa, „utraciły ojczyznę”. Zabieg ten nie tylko wzmacnia dychotomiczne postrzeganie 

rzeczywistości, lecz także sprzyja kształtowaniu demonizującego wizerunku przeciwnika oraz 

mobilizuje emocje związane z poczuciem krzywdy i potrzebą odwetu. 

„Wartości tradycyjne”. W kontekście ideologicznego przekazu warto podkreślić, że 

VRNS rozwijał retorykę tzw. „wartości tradycyjnych” w sposób konsekwentny i 

 
568 Резолюция секции nr 6 „Историческая память России: моя семья, мой род, моя Родина, мой народ”, 

ВРНС 2011. https://vrns.ru/documents/rezolyutsiya-sektsii-6-istoricheskaya-pamyat-rossii-moya-semya-moy-

rod-moya-rodina-moy-narod/ [dostęp: 10.11.2021]. 
569 Tamże.  
570 Соборное слово XVIII Всемирного Русского Народного Собора, ВРНС 2014. 

https://vrns.ru/documents/sobornoe-slovo-xviii-vsemirnogo-russkogo-narodnogo-sobora/ [dostęp: 10.11.2021]. 
571 Русский мир и проблемы русофобии, ВРНС 2015. https://vrns.ru/documents/russkiy-mir-i-problemy-

rusofobii/ [dostęp: 10.11.2021].  



179 

 

systematyczny, jeszcze na długo przed tym, zanim temat ten stał się szeroko obecny w debacie 

publicznej, a tym bardziej — zanim uchwalono ustawę o ich ochronie. Wyrazem tych działań 

było przyjęcie już w 2011 roku dokumentu pt. Podstawowe wartości – podstawa tożsamości 

narodowej. Oprócz wymienianych wartości, takich jak wiara, pokój, moralność czy uczciwość, 

szczególne znaczenie zyskały jednak te elementy, które podkreślają relację między jednostką a 

państwem. 

Tak na przykład już w 2012 roku kluczową z tych wartości był patriotyzm572, ujmowany 

w perspektywie rosyjskiej idei narodowej. Jak wskazano: „Patriotyczne wychowanie obywateli 

Federacji Rosyjskiej, a przede wszystkim młodzieży, powinno stać się podstawą idei narodowej 

i ogólnonarodowej ideologii Federacji Rosyjskiej oraz priorytetowym kierunkiem działalności 

państwa”573. Warto podkreślić, że patriotyzm pojmowany jest tu przede wszystkim poprzez 

takie kategorie, jak samopoświęcenie dla ojczyzny (ros. самопожертвование) oraz 

wychowanie wojskowo-patriotyczne574. Nacisk położono więc nie tyle na miłość do kultury, 

ile na wzmacnianie tzw. obowiązku wojskowego wobec ojczyzny. 

W ramach retoryki tzw. „wartości tradycyjnych” akcentowane są również pojęcia 

solidarności i soborowości. Odnoszone są one jednak nie do solidarności obywatelskiej, lecz 

do ścisłego powiązania struktur politycznych z cerkiewnymi. W dokumentach podkreślono: 

„Dążenie do społeczeństwa solidarnego przenika historię Rosji, znajdując odzwierciedlenie w 

zasadach soborowości, w symfonii państwa i Cerkwi, w doświadczeniu wspólnoty, parafii, 

arteli, kręgu kozackiego, rady oraz komuny”575. 

W tym kontekście znamienne wydają się wnioski de Lazariego, który wskazał na 

różnicę między rosyjskim solidaryzmem a ideą solidarności w ujęciu Józefa Tischnera: 

„Solidarne My, w odróżnieniu od «rosyjskiej» […] wspólnoty, nie pochłania wolnego, choćby 

dumnego Ja. […] Bez Ja nie ma dialogu. Jeśli nie ma Ja — nie ma i Ty. Pozostaje totalitarne 

My, które nie potrzebuje ani dialogu, ani prawa; pozostają politycy, dla których wszystko, o 

czym tu mowa, to «wydział niepotrzebnych rzeczy»”576. Autor wskazuje zatem na 

fundamentalną różnicę rozumienia kategorii My w dwóch koncepcjach solidarności. W 

rosyjskiej filozofii My jawi się jako pierwotne, podczas gdy dla Tischnera (reprezentującego 

 
572 Warto zauważyć, że akcent na patriotyzm w działalności VRNS pojawił się na długo przed publicznymi 

wypowiedziami Putina, w których patriotyzm został powiązany z ideologią państwową. 
573 Резолюция сексии „История России – история Отчизнолюбия. Проблемы патриотизма в современной 

России”, ВРНС 2012. https://vrns.ru/documents/rezolyutsiya-sektsii-istoriya-rossii-istoriya-otchiznolyubiya-

problemy-patriotizma-v-sovremennoy-ros/ [dostęp: 10.11.2021]. 
574 Tamże.  
575 Соборное слово XVII Всемирного Русского Народного Собора, ВРНС 2013… [dostęp: 30.11.2022]. 
576 А де Лазари, Чем страшна Европа польским и русским „славянам”?, „Славяноведение” 2004 nr 1, s. 77.  



180 

 

polską filozofię) „solidarne My nie jest pierwotne, lecz wtórne — i to nie wobec Ja i Ty, lecz 

wobec dla niego. […] Personalizm, godność człowieka znajduje się tutaj na pierwszym planie, 

na drugim dialog, a dopiero na trzecim solidarne”577. W ujęciu Tischnera centralną wartością 

solidarności pozostaje człowiek jako osoba. Natomiast w ideologii VRNS centrum solidarności 

stanowi My–kolektyw. Odwoływanie się do ducha solidarności w ramach VRNS jawi się jako 

element symbolicznej konstrukcji rosyjskiej tożsamości, sprzyjający konsolidacji 

społeczeństwa tradycjonalistycznego. Jednostka zostaje w tym ujęciu pozbawiona wartości 

nadrzędnej. Mimo retorycznych odwołań do Ewangelii, akcent zostaje przesunięty na 

zbawienie wspólnotowe, a Cerkiew staje się narzędziem legitymizującym tradycjonalistyczną 

wizję. W konsekwencji na pierwszy plan wysuwa się „My”–kolektyw, a nie osoba jako 

podmiot. 

Istotne jest również to, że w ramach Soboru kluczową rolę przypisuje się pamięci 

historycznej, na którą podejmowane są próby wpływu. Stanowi ona jeden z narzędzi 

proponowanego projektu ideologicznego. Jak wskazują:  

Wzywamy do połączenia wszystkiego, co najlepsze i najcenniejsze z różnych epok naszej 

historii, w wielkiej syntezie ideałów religijnych Rusi Kijowskiej, osiągnięć państwowych i 

kulturowych Imperium Rosyjskiego, społecznych imperatywów solidarności i równości 

proklamowanych w społeczeństwie radzieckim oraz sprawiedliwego dążenia do realizacji 

praw i wolności obywateli w postsowieckiej Rosji. Taki model ideologiczny można opisać 

formułą: „wiara — sprawiedliwość — godność — solidarność — mocarstwowość”578. 

Po pierwsze, poprzez politykę historyczną proponuje się kształtowanie wzorca 

Rosjanina, który — zgodnie z założeniami ideologów — powinien odczuwać emocjonalną 

więź z kluczowymi wydarzeniami dziejów: „Chrztem Rusi, bitwą pod Kulikowem, 

przezwyciężeniem Wielkiej Smuty oraz zwycięstwami nad Napoleonem i Hitlerem. 

Szczególną rolę przypisuje się przy tym «Wielkiemu Zwycięstwu» 1945 roku, wskazywanemu 

jako jeden z najważniejszych czynników integrujących współczesny naród rosyjski”579. 

Konstruowanie tego typu wzorca tożsamości pełni funkcję narzędzia mobilizacji społecznej 

oraz legitymizacji lojalności wobec państwa.  

Po drugie, proponuje się mitologizację związaną z losami historycznej Rosji i jej 

bizantyjskim dziedzictwem: „Silna i samodzielna Ruś miała obrać drogę tworzenia nowej 

wspólnoty cywilizacyjnej, postrzeganej jako kontynuacja Bizancjum i rozwinięcie historycznej 

 
577 Tamże, s. 78. 
578 Соборное слово XVIII Всемирного Русского Народного Собора, ВРНС 2014…[dostęp: 10.11.2021]. 
579 Декларация русской идентичности, ВРНС... [dostęp: 10.11.2021]. 



181 

 

linii dziedzictwa: Rzym — Konstantynopol — Kijów — Moskwa”580. Należy jednak 

zaznaczyć, że w środowisku profesjonalnych bizantynistów nie ma jednoznacznego 

konsensusu co do istnienia ciągłości bizantyjsko-rosyjskiej581. Zazwyczaj wskazuje się raczej 

na określone strefy oddziaływania niż na rzeczywistą ciągłość. 

Po trzecie, w ideologii Soboru widoczne jest dążenie do ukształtowania pozytywnego 

obrazu władzy. Tzw. „misja państwa i jego przywódców” przedstawiana jest jako 

ponadczasowe powołanie narodu, które, w opinii ideologów, nadaje sens życiu społecznemu i 

stanowi fundament historycznej ciągłości582. Tego rodzaju ujęcie wskazuje w pewnym sensie 

na dążenie do sakralizacji władzy i w praktyce ogranicza możliwość jej świeckiej krytyki, 

wpisując ją w logikę ideologicznej nietykalności. 

Rok 2022 można uznać za moment zwrotny w funkcjonowaniu Soboru, który zaczął 

coraz aktywniej angażować się w działalność ideologiczną. W ramach regionalnych centrów 

podejmowane są działania ukierunkowane na konstruowanie spójnego dyskursu 

ideologicznego. Jak podkreślono: „Przeciwstawić temu należy suwerenną ideologię, 

wyrażającą podstawowe interesy narodu rosyjskiego i opartą na jego tradycyjnych wartościach, 

których nośnikiem są prawosławie oraz inne tradycyjne religie Rosji”583.  

Po pierwsze, szczególny nacisk położono na określenie i jednoznaczne zdefiniowanie 

wroga: „Na początku XVII wieku przeciwnikiem byli polsko-litewscy interwenci, w 1812 roku 

— wojska Napoleona, w 1941 roku — niemiecki nazizm. Dzisiejszym przeciwnikiem jest 

ideologia i praktyka agresywnej sekularyzacji oraz ofensywa dyktatu idei globalistycznych”584. 

Pojęcie wroga w dyskursie Soboru definiowane jest przede wszystkim poprzez odniesienia do 

globalizacji, sekularyzmu oraz tzw. destrukcyjnych doktryn o charakterze quasi-religijnym, 

które ideolodzy próbują utożsamić z Zachodem. W narracji tej zachodnie idee przedstawiane 

są jako rodzaj quasi-religijnego systemu, prowadzącego świat zachodni ku kryzysowi, który 

ma zagrażać duchowej, a nawet fizycznej egzystencji znacznej części ludzkości585. 

Do drugie, jest wymiar eschatologiczny. Zwolennikiem tego podejścia jest przede 

wszystkim Dugin, który w swoich projektach ideologicznych rozwija wizję nadającą bieżącym 

 
580 Соборное слово XIX Всемирного Русского Народного Собора „Наследие князя Владимира и судьбы 

исторической Руси”, ВРНС 2015. https://vrns.ru/documents/sobornoe-slovo-xix-vsemirnogo-russkogo-

narodnogo-sobora-po-teme-nasledie-knyazya-vladimira-i-sudby-i/ [dostęp: 10.11.2021]. 
581 Zob. m.in. А.С. Козлов, Еще раз о византийско-российском континуитете: социальный аспект 

проблемы, [w:] Пробемы истории России: Россия и Запад в переходную эпоху от средневековья к новому 

времени, Екатеринбург 2011. s. 64-84.  
582 Соборное слово XIX Всемирного Русского Народного Собора... [dostęp: 10.11.2021]. 
583 Соборное слово XXIV Всемирного Русского Народного Собора... [dostęp: 30.11.2022]. 
584 Tamże.  
585 Tamże.  



182 

 

wydarzeniom znaczenie ostatecznej konfrontacji dobra i zła. Zachód ukazywany jest tu jako 

uosobienie sił destrukcyjnych, a aktualna sytuacja na świecie interpretowana w kategoriach 

apokaliptycznych: „Dlatego coraz częściej mówimy o Armagedonie, o końcu czasów i o 

Apokalipsie. Wszystko to dokonuje się na naszych oczach. Bierzemy udział w ostatniej, a może 

w przedostatniej (nikt tego nie wie), lecz niezwykle ważnej bitwie. Bez wymiaru duchowego, 

ideologicznego i intelektualnego nie zdołamy zwyciężyć”586. Narracja ta, w ujęciu ideologów, 

ma nadawać konfliktowi tzw. dziejowy sens i służyć mobilizacji wspólnoty wokół wizji 

nieuchronnego starcia. 

Po trzecie, coraz większą uwagę poświęca się pojęciom tzw „walki mentalnej” i „frontu 

mentalnego”, a retoryka przybiera coraz bardziej agresywny charakter. W ramach prac sekcji 

ideologicznej tzw. „specjalną operację wojskową” uznano za kluczowe wydarzenie w rozwoju 

współczesnej Rosji. Przykładowo Andriej Ilnicki akcentował potrzebę opracowania tzw. 

Strategii bezpieczeństwa mentalnego (ros. Стратегия ментальной безопасности)587, 

Małofiejew wskazywał na konieczność rehabilitacji pojęcia imperium w celu zwycięstwa na 

tzw. „froncie mentalnym”, natomiast Dżambulat Umarow podkreślał w swoim wystąpieniu, że 

„imperium rosyjskie rodzi się w strefie SVO” 588. Równocześnie tzw. „specjalna operacja 

wojskowa” przedstawiana jest jako „święta wojna”. Jak piszą:  

Podczas SVO naród rosyjski z bronią w ręku broni swojego życia, wolności, państwowości, 

tożsamości cywilizacyjnej, religijnej, narodowej i kulturowej, a także prawa do życia na własnej 

ziemi w granicach zjednoczonego państwa rosyjskiego. Z duchowego i moralnego punktu 

widzenia specjalna operacja wojskowa jest Świętą Wojną, w której Rosja i jej naród, broniąc 

zjednoczonej duchowej przestrzeni Świętej Rosji, […] chroniąc świat przed atakiem globalizmu 

i zwycięstwem Zachodu, który popadł w satanizm589. 

W wypowiedziach części ideologów dostrzegalne są tendencje zbliżające się do 

repertuarów dyskursów totalizujących. Przejawiają się one w sakralizacji przemocy, gdy 

„specjalna operacja wojskowa” przedstawiana jest jako „święta wojna”; w demonizacji wroga, 

utożsamianego z siłami destrukcyjnymi czy wręcz satanizmem; oraz w mobilizacji wspólnoty 

wokół wizji kolektywnego „My”, w której jednostka traci podmiotowość na rzecz państwa. 

 
586 Выступление российского философа, доктора политических и социологических наук, кандидата 

философских наук, профессора А.Г. Дугина, ВРНС 2022. https://vrns.ru/documents/vystuplenie-rossiyskogo-

filosofa-doktora-politicheskikh-i-sotsiologicheskikh-nauk-kandidata-filosofs/ [dostęp: 30.11.2022]. 
587 Андрей Ильницкий: „Нам нужна стратегия ментальной безопасности”, 

https://www.youtube.com/watch?v=IvuNAkn7S_I [dostęp: 20.03.2025]. 
588 Джамбулат Умаров: „Новая Русская Империя рождается в зоне СВО”, 

https://www.youtube.com/watch?v=4fCMfwh1OSA [dostęp: 20.03.2025]. 
589 Наказ XXV Всемирного Русского Народного Собора „Настоящее и Будущее русского мира, ВРНС 2023. 

https://vrns.ru/documents/nakaz-xxv-vsemirnogo-russkogo-narodnogo-sobora-nastoyashchee-i-budushchee-

russkogo-mira/ [dostęp: 20.03.2025]. 



183 

 

Elementy te stanowią wyraźne zapożyczenia z retoryki totalizującej, choć występują 

selektywnie, w ramach wybranych głosów, i nie konstytuują jednolitego oblicza całego 

dyskursu. Z tego względu można je interpretować raczej jako symptomy tendencji do 

ideologicznej radykalizacji niż jako przejaw spójnej, zamkniętej doktryny.  

Podsumowując, działalność VRNS ujawnia proces stopniowego instytucjonalizowania 

języka ideologii w Rosji. Sobór nie tylko artykułuje hasła o nacjonalistycznym charakterze, ale 

również podejmuje próbę ich legitymizacji poprzez odwołania do tradycji filozoficznej oraz do 

prawosławia. Narracje VRNS można odczytywać jako dążenie do kształtowania jedności 

ideologicznej, utożsamianej z koniecznością rezygnacji z pluralizmu interpretacyjnego i 

zastąpienia go jednolitą doktryną państwową. Tym samym Sobór pełni funkcję nie tylko 

platformy dyskusyjnej, lecz także narzędzia mobilizacji ideowej, wzmacniającego proces 

reideologizacji władzy i społeczeństwa rosyjskiego.  

 

3.4 Studium przypadku: wydarzenia o charakterze filozoficzno-

ideologicznym  

W pewnych formach rozwoju ideologia może dążyć do utożsamienia się z filozofią. O 

ile na wcześniejszych etapach może jedynie wykorzystywać wybrane kategorie czy narracje 

filozoficzne, o tyle wraz z procesem instytucjonalizacji pojawiają się próby tworzenia swoistej 

„filozofii państwowej”, mającej nadać doktrynie pozory uniwersalności i konieczności. Choć 

samo pojęcie „filozofii państwowej” nie jest terminem uniwersalnym, warto podkreślić, że w 

różnych okresach historycznych podejmowano próby łączenia filozofii z ideologią. Przykładem 

może być doświadczenie radzieckie, w którym ideologia państwowa, stanowiąca podstawę 

systemu, zmonopolizowała dyskurs filozoficzny590. Z perspektywy krytycznej utożsamienie 

ideologii z filozofią należy postrzegać jako działanie o charakterze politycznym, zmierzające 

do symbolicznej hegemonii i legitymizacji określonego porządku władzy. 

Warto zaznaczyć, że w Rosji postradzieckiej ukształtował się filozoficzny pluralizm, w 

ramach którego różne szkoły mogły funkcjonować i rozwijać się z pewnym stopniem 

niezależności591. W ostatnich latach pojawiły się jednak pojedyncze przykłady angażowania 

filozofii w służbę aktualnej ideologii państwowej. Nie można mówić o ugruntowanej tendencji 

— zjawisko to ma wyraźnie ograniczony charakter, a w środowisku filozoficznym pojawiają 

 
590 В.А. Лекторский, А.П. Огурцов, Философия в СССР и постсоветской России, [w:] Новая философская 

энциклопедия. https://iphlib.ru/library/collection/newphilenc/document/HASH4b33a2dd7a317a045fb64b 

[dostęp: 19.03.2024]. 
591 Tamże.   



184 

 

się także stanowcze głosy sprzeciwu, podkreślające konieczność zachowania autonomii 

refleksji teoretycznej592. Narracjom filozoficznym poświęcony jest ostatni rozdział niniejszej 

pracy. W tej części uwaga zostanie skupiona przede wszystkim na wybranych inicjatywach, 

platformach i strukturach instytucjonalnych, w ramach których podejmowane są próby 

zbliżenia dyskursu filozoficznego i ideologicznego. Niniejsza część pracy ma charakter 

przeglądowy i służy przedstawieniu wybranych przykładów, również z wykorzystaniem 

studiów przypadku — przede wszystkim na podstawie analizy dwóch konferencji. 

Na początku warto jednak wskazać instytucje i środowiska intelektualne, które w 

różnym zakresie uczestniczą w kształtowaniu lub podtrzymywaniu ideologicznego dyskursu. 

W tym kontekście należy wymienić Moskiewski Krąg Metodologiczny (ros. Московский 

методологический кружок) Gieorgija Szczedrowickiego, na którego bazie, już po śmierci 

jego założyciela, Piotr Szczedrowicki rozwinął koncepcję „ruskiego miru”. Warto zaznaczyć, 

że stałym uczestnikiem Kręgu był Siergiej Kirijenko, obecnie pełniący funkcję w Administracji 

Prezydenta Federacji Rosyjskiej, co podkreśla ciągłość personalną między dawnymi 

środowiskami eksperckimi a współczesnymi ośrodkami władzy593. Warto zaznaczyć, że 

pierwotnie cele Kręgu koncentrowały się na problemach epistemologicznych, związanych z 

opracowywaniem zasad rozwiązywania złożonych problemów z wykorzystaniem tzw. gier 

organizacyjno-działalnościowych (ros. организационно-деятельностная игра, ОДИ). 

Praktyki te mogły jednak stać się później podstawą ich ideologicznej reinterpretacji i 

zastosowania. 

Warto również wspomnieć o Klubie Zinowiewskim (ros. Зиновьевский клуб), 

powołanym w kwietniu 2014 roku. Deklarowanym celem jego działalności jest „wypracowanie 

wspólnej platformy ideologicznej dla środowisk konserwatywnych i tradycjonalistycznych 

oraz określenie strategii rozwoju państwa”594. Klub nawiązuje do twórczości Zinowiewa — 

filozofa o niejednoznacznej reputacji w środowisku akademickim, który w latach radzieckich 

uchodził za antystalinistę, a po 1991 roku postrzegał Rosję jako „półkolonię” 

podporządkowaną globalnemu systemowi oraz postulował konieczność stworzenia nowego 

„projektu rosyjskiego”. W 2024 roku w ramach działalności klubu odbył się okrągły stół 

poświęcony dyskusji nad agendą ideologiczną pod hasłem „Front filozoficzny. Ideologia 

 
592 Wyrazistym przykładem jest tzw. Niezależny Instytut Filozofii, który powstał po 2022 roku. W 2025 roku został 

on uznany w Rosji za „organizację niepożądaną”.  
593 Temat ten był poruszany w dziennikarskim śledztwie. Zob. Кремлем управляет „секта”. Кто такие 

методологи. Продолжение следует 08.07.2023. https://www.youtube.com/watch?v=F6fXgTGHpbc [dostęp: 

16.08.2023]. 
594 Первый проект МЦ „Зиновьев-Центр”, Зиновьев.Инфо 30.07.2018. 

https://zinoviev.info/wps/archives/3952 [dostęp: 18.03.2023].  



185 

 

zwycięstwa”595.  

Jeszcze jedną organizacją jest Wyższą Szkołę Polityczną im. Iwana Iljina (ros. Высшая 

политическая школа имени Ивана Ильина), utworzona w 2023 roku przy Rosyjskim 

Państwowym Uniwersytecie Humanistycznym (ros. Российский государственный 

гуманитарный университет, РГГУ/RGGU) pod kierownictwem Dugina, której celem jest 

„opracowanie i wdrażanie nowego modelu przygotowania socjohumanistycznego”596, co 

wpisuje się w szersze dążenie do instytucjonalizacji konserwatywno-ideologicznych narracji w 

przestrzeni akademickiej. 

Przytoczone przykłady ukazują zróżnicowane formy instytucjonalnej obecności 

ideologii w przestrzeni akademickiej i intelektualnej. Warto zwrócić uwagę na analizę 

wydarzeń, które tworzą specyficzną przestrzeń współdziałania filozofów i ideologów. W 

ramach takich wydarzeń idee filozoficzne zyskują publiczny wymiar i mogą zostać włączone 

w proces legitymizacji określonego porządku ideologicznego. 

Uwaga jest tutaj skupiona na dwóch wydarzeniach o charakterze filozoficzno-

ideologicznym: tzw. Wielkim Soborze Filozoficznym (ros. Большой философский собор), 

zorganizowanym przez nieakademicki tzw. Zjednoczony Ruch „Filozofia rosyjska” (ros. 

Объединенное движение „Русская философия”), oraz konferencji Wielka Rosyjska 

Rektyfikacja Imion (ros. Великое русское исправление имен), przygotowanej przez 

organizację Słońce Siewiera (ros. Солнце Севера). Obie inicjatywy — mimo swojego 

marginalnego znaczenia — wykazują ambicję oddziaływania również na sferę akademicką, 

czego przejawem jest udział pracowników naukowych. Zarówno jedno, jak i drugie wydarzenie 

odbyło się przy współudziale wydawnictwa Filozofia Rosyjska (ros. Русская философия). W 

obu przedsięwzięciach uczestniczyli ci sami przedstawiciele, m.in. Wladimir Warawa, Igor 

Jewłampijew oraz Andrey Korobow-Latyntsev. W tym kontekście należy także odnotować 

wpływ Małofiejewa, którego działalność sprzyjała upolitycznianiu i ideologizacji podobnych 

inicjatyw.  

Wielki Sobor Filozoficzny to coroczna konferencja, której pierwsza edycja odbyła się w 

listopadzie–grudniu 2022 roku597. Sam tzw. Zjednoczony Ruch „Filozofia rosyjska” powstał w 

 
595 80-е заседание Зиновьевского клуба: „Философский фронт России: идеология Победы”, Зиновьев.Инфо 

12.03.2024. https://zinoviev.info/wps/archives/8144 [dostęp:18.03.2023]. 
596 Положение об Учебно-научном центре „Высшая политическая школа имени Ивана Ильина”, РГГУ 

27.06.2023.https://www.rsuh.ru/upload/main/vpsh/%D0%9F%D0%BE%D0%BB%D0%BE%D0%B6%D0%B5

%D0%BD%D0%B8%D0%B5%20%D0%92%D0%9F%D0%A8.pdf [dostęp: 24.03.2024]. 
597 Русский собор, Едином 2022. https://xn--d1abkqeg.xn--

p1ai/%D1%80%D1%83%D1%81%D1%81%D0%BA%D0%B8%D0%B9%D1%81%D0%BE%D0%B1%D0%

BE%D1%80/2022/ [dostęp: 12.03.2024].  

Obecnie strona nieaktywna.  



186 

 

2018 roku jako część inicjatywy pod nazwą Edinom. Projekt ten obejmuje szereg inicjatyw, 

tworząc swoisty ekosystem, na który składają się także sklep, wydawnictwo czy kawiarnie. Na 

czele organizacji stoi Jewgienij Kirillowicz, który akcentuje dążenie ruchu do zbudowania 

akademickiego wizerunku, zaznaczając przy tym rolę tzw. „przyjaznych filozofów”598. 

Deklarowanym celem organizacji jest „rozwijanie i promowanie podstawowych wartości, idei 

i zasad filozofii rosyjskiej”599, a także „tworzenie i wspieranie projektów edukacyjnych, 

wychowawczych oraz inicjatyw kulturalnych opartych na paradygmatach filozofii 

rosyjskiej”600. Do głównych zadań ruchu, według organizatorów, należy organizacja 

ogólnonarodowego projektu mającego na celu jednoczenie rosyjskich myślicieli, formułowanie 

koncepcji edukacji „rosyjskiego człowieka”, kulturową i estetyczną manifestację rosyjskiej 

egzystencji oraz prowadzenie działalności oświatowej i popularyzatorskiej601. Ideolodzy ruchu 

podkreślają, że rosyjska filozofia powinna stać się projektem społecznym i tożsamościowym. 

Wyrazem tego sposobu myślenia są następujące słowa zawarte w Manifeście Ruchu: 

Tragedią rosyjskiej filozofii, a tym samym rosyjskiej historii, życia i kultury, jest to, że 

filozofia nigdy nie była duchowym epicentrum rosyjskiej egzystencji. Zawsze istniała na 

marginesie społeczeństwa, nigdy nie przekształcając się w projekt społeczny. Teraz nadchodzi 

nie tylko czas filozofii, ale czas rosyjskiej filozofii, kiedy musi ona wyjść z metafizycznego 

podziemia i wtargnąć w gęstwinę życia, aby życie zostało przekształcone i spełniło swój 

najwyższy cel602. 

W ramach działalności organizacji odbywa się tzw. Wielki Sobór Filozoficzny, którego 

pierwsze posiedzenie poświęcone było tematowi: O podstawach rosyjskiej idei. Argumenty 

ontologiczne. Drugi Sobór, zorganizowany w 2023 roku, koncentrował się na zagadnieniu: O 

podstawach rosyjskiego mitu. Argumenty antropologiczne. Tematem trzeciego Soboru, 

zaplanowanego na 2024 rok, jest: O przyszłości rosyjskiej idei. Argumenty kosmologiczne. 

Wyniki dwóch pierwszych Soborów zostały opublikowane w formie książkowej603. 

Warto zwrócić uwagę na samą nazwę Sobór, wywodzącą się z języka 

 
598 Zob. Дружественные философы, Едином. https://xn--d1abkqeg.xn--

p1ai/%D1%80%D1%83%D1%81%D1%81%D0%BA%D0%B0%D1%8F%D1%84%D0%B8%D0%BB%D0%

BE%D1%81%D0%BE%D1%84%D0%B8%D1%8F/druzhestvennye-filosofy/ [dostęp: 12.03.2024].  
599 Цели и задачи русской философии, Едином. https://xn--d1abkqeg.xn--

p1ai/%D1%80%D1%83%D1%81%D1%81%D0%BA%D0%B0%D1%8F%D1%84%D0%B8%D0%BB%D0%

BE%D1%81%D0%BE%D1%84%D0%B8%D1%8F/celi-zadachi/ [dostęp: 12.03.2024].  
600 Tamże. 
601 Tamże. 
602 Манифест русской философии, Едином. https://xn--d1abkqeg.xn--

p1ai/%D1%80%D1%83%D1%81%D1%81%D0%BA%D0%B0%D1%8F%D1%84%D0%B8%D0%BB%D0%

BE%D1%81%D0%BE%D1%84%D0%B8%D1%8F/manifest/[dostęp: 12.03.2024]. 
603 Zob. Первый большой философский собор „Об основаниях русской идеи. Онтологические доводы”, 

Москва: Русская философия 2023; Второй большой философский собор, „Русский миф как основание 

русской идеи. Антропологические доводы”, Москва: Русская философия 2024.  



187 

 

starosłowiańskiego, gdzie oznaczała „zgromadzenie”. Termin ten posiada wyraźne konotacje 

religijne, a jego użycie może sugerować intencję rozwijania retoryki tradycjonalistycznej. 

Warto przypomnieć, że pojęcie soborowości było intensywnie rozwijane w rosyjskiej filozofii 

XIX i XX wieku (m.in. przez Aleksego Chomiakowa, Władimira Sołowjowa czy Nikołaja 

Bierdiajewa) i pełniło ważną rolę w refleksji nad ideami wspólnoty, duchowej jedności oraz 

aksjologicznego fundamentu społeczeństwa rosyjskiego. Odwołanie do tej tradycji sugeruje, że 

wybór nazwy nie jest neutralny, lecz pełni funkcję ideologicznego sygnału — wskazującego na 

aspiracje do kontynuacji prawosławno-filozoficznego imaginarium i jego symbolicznego 

zakorzenienia we współczesnym projekcie tożsamościowym.  

Celem wszystkich tzw. Soborów jest refleksja nad tzw. „filozoficzną ścieżką Rosji”, co 

może być odczytywane zarówno jako wyraz ideowych aspiracji organizatorów, jak i przejaw 

tendencji do kształtowania specyficznej wizji humanistyki o charakterze izolacjonistycznym. 

Warto zaznaczyć, że uczestnicy Soboru wywodzą się z różnych środowisk, przy czym istotna 

część stanowią osoby związane z instytucjami szkolnictwa wyższego. Około 48% uczestników 

z nich posiada stopień lub tytuł naukowy, a wśród uczestników znajdują się przedstawiciele 

takich ośrodków, jak Moskiewski Uniwersytet Państwowy, Petersburski Uniwersytet 

Państwowy, Rosyjska Akademia Nauk czy Wyższa Szkoła Ekonomiczna. Fakt ten może 

sugerować, że inicjatywa ta — mimo pozainstytucjonalnego charakteru — znajduje częściowy 

rezonans w środowisku akademickim i potencjalnie oddziałuje na sposób myślenia o roli nauk 

humanistycznych we współczesnej Rosji. 

Inną organizacją, na którą warto zwrócić uwagę w kontekście tendencji do tzw. 

filozofizacji ideologii, jest Słońce Siewiera, formalnie zarejestrowane w 2019 roku i 

pozycjonujące się jako przestrzeń kulturalno-edukacyjna. Jej działalność koncentruje się przede 

wszystkim na projektach edukacyjnych, przy czym głównym obszarem aktywności pozostaje 

sprzedaż kursów oraz świadczenie usług komercyjnych604. Siedziba centrum mieści się w 

Petersburgu, a jego kierownikiem jest Nikołaj Arutjunow. Specyfika organizacji polega na 

łączeniu narracji eurazjatyckiej i militarystycznej. Retoryka centrum opiera się na 

przeciwstawianiu wobec Zachodu oraz promowaniu idei cywilizacji rosyjskiej w ujęciu 

eurazjatyckim. Warto dodać, że w ramach tej społeczności opracowano projekt People’s 

Institute im. Darii Duginy, który jednak nie uzyskał finansowania państwowego605. Platforma 

edukacyjna oferuje kursy z zakresu filozofii, literatury i kultury — zarówno odpłatne, jak i 

 
604 Zob. Курсы лекций, Солнце Севера. https://solsevera.ru/ [dostęp: 12.03.2024]. 
605 Zob. Народный университет им. Дарьи Дугиной, Солнце Севера. https://solsevera.ru/public-university 

[dostęp: 20.03.2024]. 



188 

 

bezpłatne. W działalność dydaktyczną zaangażowane są osoby wywodzące się ze środowisk 

akademickich i twórczych, w tym pracownicy naukowi związani głównie z Wydziałem 

Filozofii Uniwersytetu Państwowego w Petersburgu. Szczególny nacisk kładziony jest na takie 

zagadnienia, jak filozofia wojny, filozofia rosyjska oraz metafizyka imperium. Kursy prowadzą 

m.in. twórcy koncepcji tzw. „rosyjskiej filozofii wojskowej”606. 

Wielka Rosyjska Rektyfikacja Imion to wydarzenie, którego pierwsza edycja odbyła się 

w maju 2022 roku. Współorganizatorami konferencji były: tzw. Donieckie Towarzystwo 

Filozoficzne, Doniecka Wyższa Szkoła Dowodzenia Bronią Połączoną oraz Centrum 

Koordynacji Pomocy dla Noworosji607. Na podstawie wyników pięciu pierwszych sesji 

opublikowano tom raportów poświęcony pamięci Darii Duginy608. Wydarzeniem 

towarzyszącym była sesja zatytułowana Na linii frontu (ros. На линии фронта), 

zorganizowana w Doniecku jesienią 2022 roku609. Około 68,5% uczestników stanowili 

przedstawicieli takich instytucji, jak Moskiewski Uniwersytet Państwowy, Petersburski 

Uniwersytet Państwowy oraz Rosyjska Akademia Nauk. Wśród autorów znalazł się także 

przedstawiciel duchowieństwa. 

Warto zwrócić uwagę na samą nazwę wydarzenia, która — jak podkreślają 

organizatorzy — nawiązuje do konfucjańskiej tradycji „rektyfikacji imion”, gdzie centralnym 

zagadnieniem jest problem redefinicji pojęć. W ramach konferencji szczególnym punktem 

odniesienia stała się tzw. „specjalna operacja wojskowa”, interpretowana przez uczestników 

jako: „wydarzenie o epokowej skali, [które] ma podłoże ideologiczne, a nawet więcej — 

wyraźny charakter filozoficzny. SVO można nazwać Wielką Rosyjską Rektyfikacją Imion 

przez analogię do starożytnej reformy konfucjańskiej”610. Tego rodzaju porównanie pełni 

funkcję nie tylko legitymizacji dyskursu wojennego poprzez nadanie mu pozoru porządku 

filozoficzno-cywilizacyjnego, lecz także może świadczyć o tendencji do kształtowania 

zaplecza ideologicznego z wykorzystaniem narzędzi retoryki filozoficznej. 

Cele konferencji zostały określone w dwóch wymiarach: historyczno-geopolitycznym 

oraz filozoficznym. W pierwszym przypadku akcentowano potrzebę przedstawienia tła 

 
606 Суверенная философия. В российской философии – раскол из-за войны. Рассказываем, что происходит, 

Холод 18.01.2024. https://holod.media/2024/01/18/suverennaia-filosofiia/ [dostęp: 25.03.2024]. 
607 Философский собор, YouTube 18.05.2022. 

https://www.youtube.com/watch?v=CVBMI5wvWWg&list=PLS5ACacLoKRqkMU_XxEzia50TkN9t8ei9&ind

ex=1&t=917s [dostęp: 25.03.2024]. 
608 Zob. Великое русское исправление имен, red. А.Ю. Коробов-Латынцев, Н.В. Арутюнов, Санкт-

Петербург: издательство „Солнце севера” 2023. 
609 Zob. Философия на линии фронта – 2022, Ломоносов 2022. https://lomonosov-msu.ru/rus/event/7255/ 

[dostęp: 25.03.2024]. 
610 Великое русское исправление имен, red. А.Ю. Коробов-Латынцев, Н.В. Арутюнов, Санкт-Петербург: 

издательство „Солнце севера” 2023, s.9.  



189 

 

geopolitycznego tzw. „kwestii ukraińskiej” — rozumianej z perspektywy rosyjskiej i wpisanej 

w szerszy projekt cywilizacyjny — oraz reinterpretacji tzw. „specjalnej operacji wojskowej” 

jako zjawiska kulturowo-filozoficznego. Wśród poruszanych tematów znalazły się również 

rozważania na temat relacji między filozofią a praktyką działania w „okolicznościach wojny” 

— ze szczególnym uwzględnieniem sposobów reakcji rosyjskiego środowiska akademickiego 

na tzw. „SVO” — a także próby spekulatywnej analizy przyszłości Ukrainy po zakończeniu 

procesu określanego jako „demilitaryzacja”. Tak zarysowane cele ujawniają próbę 

filozoficznego osadzenia języka wojny w ramach narracji o rzekomej konieczności 

cywilizacyjnej, przy jednoczesnym pomijaniu kontekstu przemocy zbrojnej oraz kwestii 

odpowiedzialności politycznej. 

W wymiarze filozoficznym konferencja koncentrowała się na próbie aktualizacji 

koncepcji tzw. „rosyjskiej idei” w odniesieniu do bieżących wydarzeń i rozważeniu jej 

współczesnego potencjału, w tym idei „imperium” i jej integracyjnych funkcji w dyskursie 

ideologicznym. Poruszano również zagadnienia takie jak: filozoficzna interpretacja tzw. 

operacji wojskowej, ideologiczne aspekty transformacji edukacji i mediów, próby 

zdefiniowania pojęcia „denazyfikacji” w kontekście Ukrainy, a także analiza hasła „żadnej 

wojny” z perspektywy filozoficznej — z uwzględnieniem korzeni współczesnego pacyfizmu, 

jego społeczno-kulturowych i egzystencjalnych konsekwencji oraz problematyki lęku przed 

śmiercią. Tak określone cele ujawniają militarny charakter konferencji, w której wojna została 

przedstawiona jako zjawisko posiadające głęboki sens filozoficzny i cywilizacyjny, co 

prowadzi do jej symbolicznej legitymizacji i sakralizacji611. Przy tym warto zwrócić uwagę na 

wyraźnie antyukraiński wydźwięk wydarzenia, wynikający z braku dystansu i obiektywizmu, 

co dodatkowo wzmacnia jego jednostronny i ideologicznie zaangażowany charakter. 

Analiza obu wydarzeń pozwala wskazać trzy wyraźnie zarysowane tendencje:  

Po pierwsze, wspólnym mianownikiem omawianych narracji pozostaje rosyjska 

inwazja na Ukrainę, traktowana jako punkt zwrotny w procesie ideologizacji i przebudowy 

dyskursu tożsamościowego we współczesnej Rosji. W tym kontekście Laruelle zauważa: 

Na czele państwowej produkcji ideologii związanej z wojną stoi kilka grup, które należą do 

ideologicznych ekosystemów wokół Administracji Prezydenta. Główną z nich jest tak zwany 

„Front Filozoficzny” (Frontovaya filosofiya), zainicjowany przez szereg państwowych 

instytucji akademickich i kulturalnych612. 

 
611 Философский собор… [dostęp: 25.03.2024]. 
612 M. Laruelle, What is the Ideology of a Mobilized Russia?, Russia Post 04.10.2022. 

https://russiapost.info/politics/war_ideology [dostęp: 20.11.2022]. 



190 

 

W perspektywy sakralizacji wojny szczególną uwagę zwraca narracja „katechonu” rozwijana 

przez Dugina. Należy jednak zasygnalizować, że idee te są rozpowszechniane również w 

środowisku Klubu Iz Borskiego, m.in. w pracach Awerjanowa613, w których tzw. „ideologia 

zwycięstwa” bywa przedstawiana jako „nowy biblijny potop zesłany przez Boga” 

interpretowany jako „ukaranie ludzkości zagubionej w zachodnich wartościach”614. Rosja 

miałaby w tym ujęciu pełnić funkcję „Arki Noego”, symbolicznego schronienia dla tzw. 

„prawdziwej duchowości i porządku cywilizacyjnego”615. Warto zaznaczyć, że sakralizacja 

przemocy stanowi element typowy dla dyskursów faszyzujących616. O ile w oficjalnym 

przekazie motyw ten pojawia się sporadycznie, o tyle w przestrzeni ideologiczno-

filozoficznych wydarzeń przybiera wyraziste, niemal rytualne formy617. W ten sposób 

budowane jest środowisko, w którym wojna interpretowana jest nie tylko jako akt polityczny, 

lecz także jako misja metafizyczna i religijna. 

Po drugie, jest to artykulacja tzw. „rosyjskiej idei”, która — choć ciągle jest obecna w 

dyskursie — we współczesnych narracjach zyskuje coraz więcej wątków eschatologicznych, 

zwłaszcza wśród zwolenników Dugina. W tym kontekście podkreśla się sakralizację inwazji 

poprzez ideę „wojującej ortodoksji” i militaryzmu. Zbliżone stanowisko reprezentuje również 

Warawa, który z jednej strony odwołuje się do moralnych podstaw tzw. „rosyjskiej idei”, z 

drugiej zaś wyraża przekonanie o fundamentalnie złym charakterze świata. Jego poglądy 

opierają się na koncepcji „kultury eutanazyjnej”, w ramach której opisuje on trajektorię 

zachodniej kultury poprzez ideę „śmierci człowieka”, przeciwstawiając jej wizję Rosji jako 

podmiotu obdarzonego misją „zbawienia świata, którego historia jest wojną”618. Tego rodzaju 

narracja stanowi próbę przeniesienia metafizycznych kategorii walki dobra ze złem na grunt 

współczesnych sporów geopolitycznych, co prowadzi do ich ideologicznego uproszczenia i 

 
613 W niniejszej dysertacji Witalij Awerjanow nie jest analizowany jako odrębny ideolog, jednak istotne jest 

zasygnalizowanie jego wpływu oraz podobieństw narracyjnych do ujęć duginowskich. W ostatnim okresie w jego 

wypowiedziach i tekstach coraz wyraźniej pojawiają się odwołania do motywów biblijnych, przy czym mają one 

charakter bardziej zradykalizowany. 
614 Zob. Идеология Победы как национальный проект (интегральный доклад Изборского клуба), red. 

В.Аверьянов 24.10.2021. https://izborsk-club.ru/21816 [dostęp: 21.12.2022]. 
615 Zob. np.:М. Ларюэль, Нужна ли мобилизации философия войны?, Re: Russia 04.10.2022. https://re-

russia.net/analytics/024/ [dostęp: 20.11.2022]. 
616 Obecność elementów zbliżonych do repertuarów faszystowskich – sakralizacji przemocy, demonizacji wroga 

czy mobilizacji wspólnoty wokół totalizującego My – można interpretować w świetle ujęć R. Griffina (1991), E. 

Gentilego (2002) czy M. Laruelle (2021). Autorzy ci wskazują, że takie schematy retoryczne, choć 

fragmentaryczne, stanowią istotny element procesów faszyzacji dyskursu. 
617 Motyw ten jest charakterystyczny przede wszystkim dla prac Dugina oraz Awerjanowa, na co zwraca uwagę 

m.in. Laruelle w swoich analizach. Należy jednak zasygnalizować, że w części badań pojawia się również 

stanowisko, zgodnie z którym tendencja ta jest w ogólnym ujęciu charakterystyczna dla oficjalnego dyskursu 

państwowego. Zob. J. Getka, J. Darczeska, Faszyzacja antyfaszyzmu. Kulturowe kody wojny Rosji, Warszawa: 

Uniwersytet Warszawski 2023.  
618 В. Варава, Пацифизм как эвтаназия, [w:] Великое русское исправление имен, dz. cyt., s. 53.  



191 

 

sakralizacji przemocy. 

Po trzecie, jednym z istotnych wątków pozostaje rozwój retoryki tradycjonalistycznej, 

która przejawia się przede wszystkim w postulacie odrodzenia intencji religijnych w 

społeczeństwie rosyjskim. Tradycja ukazywana jest tu przez pryzmat pojęć boskości i sacrum, 

a narracja tradycjonalistyczna przybiera formę ideologii o charakterze imperialnym, nadającej 

legitymizację określonemu projektowi polityczno-kulturowemu. Ważną rolę odgrywa również 

koncepcja służby — pojmowanej zarówno w wymiarze duchowym, jak i obywatelskim — 

która ma stanowić podstawę wspólnoty oraz podporządkowania jednostki nadrzędnemu celowi. 

W efekcie, choć omawiane działania nie stanowią oficjalnego przekazu ideologicznego 

ani nie są reprezentatywne dla rosyjskiej humanistyki jako całości, ich analiza pozwala dostrzec 

kierunki symbolicznej produkcji znaczeń i potencjalne formy ideologicznego oddziaływania. 

Należy podkreślić, że wydarzenia te skupiają jedynie marginalną część środowiska, a 

większość przedstawicieli akademii odnosi się do nich z wyraźnym dystansem lub 

krytycyzmem. Mimo to ich zasygnalizowanie wydaje się zasadne, ponieważ ukazują one 

mechanizmy legitymizacji przemocy oraz możliwości jej instytucjonalnego uprawomocniania 

w sferze edukacji i kultury. 

 

Podsumowania  

Analiza przedstawionych ośrodków i inicjatyw pozwala uchwycić wielopoziomową 

architekturę współczesnego dyskursu ideologicznego w Rosji. Zestawione przypadki pokazują, 

że produkcja i dystrybucja treści ideologicznych nie ograniczają się wyłącznie do oficjalnych 

kanałów państwowych, lecz obejmują różnorodne podmioty — od think tanków, przez 

konserwatywno-nacjonalistyczne centra ideowe o charakterze neoimperialnym, po inicjatywy 

środowisk pozainstytucjonalnych. Mimo zróżnicowania organizacyjnego i funkcjonalnego 

wszystkie te ośrodki współtworzą ekosystem ideologiczny, którego ramy wyznaczają zarówno 

narracje wspólne, jak i rozbieżne. 

Co do narracji wspólnych, odnoszą się one przede wszystkim do cywilizacyjnego 

postrzegania Rosji, przyjętego na wszystkich poziomach analizowanego ekosystemu. Ważne 

jest odnotowanie, że rok 2022 na każdym z tych poziomów stał się „zwrotem” w refleksji 

ideologicznej. Przedstawiany jest jako moment przełomowy w najnowszej historii, który w 

pewnym sensie zajmuje kluczowe miejsce w rozważaniach ideologicznych. Wspólny punkt 

odniesienia stanowi również dyskurs dotyczący tzw. „wartości tradycyjnych”, konsekwentnie 

przedstawianych jako fundament współczesnej tożsamości społeczeństwa rosyjskiego. 



192 

 

Na poziomie refleksji geopolitycznych osiowym pojęciem pozostaje koncepcja 

wielobiegunowości, natomiast na poziomie konstruowania „wewnętrznego przekazu 

ideologicznego” Rosja postrzegana jest przez pryzmat mocarstwowości. W tych narracjach nie 

pojawia się odwołanie do wielobiegunowości, a ich ton przyjmuje charakter retoryki 

rewizjonistycznej, ukierunkowanej na przywrócenie określonego porządku historycznego. W 

kontekście omawianych ujęć większość odniesień dotyczy przestrzeni byłego ZSRR. 

Na wszystkich analizowanych poziomach widoczna jest stopniowa radykalizacja 

narracji ideologicznej, której intensyfikacja przypada na okres po 2022 roku. Retorycznie 

najbardziej radykalny przekaz reprezentują szeroko rozumiane narracje duginowskie, 

przenikające do większości sfer (z wyjątkiem poziomu geopolitycznego). Wydaje się jednak, 

że ich rosnąca widoczność wynika nie tyle z rzeczywistej roli, jaką odgrywa Dugin, ile z 

udzielanego mu wsparcia, m.in. ze strony Małofiejewa. Po 2022 roku jego obecność w 

przestrzeni publicznej wyraźnie się zwiększyła. 

Wyraźną cechą, która przed 2022 rokiem nie była tak widoczna jak obecnie, jest 

pojawienie się różnych inicjatyw skoncentrowanych nie tyle na refleksji filozoficznej, ile na 

integracji filozofii z przekazem ideologicznym. Z jednej strony budzi to poważne 

zaniepokojenie, z drugiej strony można przypuszczać, że są to inicjatywy o ograniczonym 

zasięgu, funkcjonujące głównie w ramach środowisk podzielających określone poglądy. Sam 

zamiar nadania przekazowi wyraźnie zideologizowanego tonu nie może być uznany za 

neutralny, zwłaszcza że działalności tej towarzyszy publikowanie książek oraz inne formy 

oficjalnego upowszechniania treści. 

W retoryce punktowo pojawiają się również tendencje do wyraźnego stosowania języka 

sakralizującego wojnę. W niektórych wypowiedziach dostrzegalna jest tendencja do 

„ubóstwienia” narodu rosyjskiego, a także do nadawania tzw. „SVO” charakteru sakralnego. 

Elementy te występują punktowo na wszystkich analizowanych poziomach działalności 

omawianych ośrodków, w mniejszym lub większym stopniu. Nie można jednak stwierdzić, że 

stanowią one ogólną, dominującą tendencję. 

Stwierdzić można, że szeroko rozumiana sfera konserwatywna pozostaje do pewnego 

momentu konkurencyjna, lecz została wyraźnie ograniczona. Różnice między poszczególnymi 

środowiskami dotyczą głównie stopnia radykalizacji retoryki, napięć między 

etnonacjonalizmem a imperializmem oraz sporów o to, czy wzorcem ma być model radziecki 

czy imperialny. W pewnym sensie tworzy to przestrzeń przede wszystkim dla najbardziej 

zaangażowanych ideowo grup. Warto podkreślić, że choć element religijny pojawia się w 

dyskursie, nie stanowi jego podstawowego fundamentu, lecz pełni raczej funkcję uzupełniającą 



193 

 

wobec głównych narracji.  

Podsumowując, przedstawiony obraz wskazuje na dynamiczny proces reideologizacji 

rosyjskiej przestrzeni publicznej, w którym znaczącą rolę odgrywają zarówno instytucje 

państwowe, jak i ośrodki pozostające poza oficjalnymi strukturami władzy. Choć ich wpływ i 

zasięg oddziaływania są zróżnicowane, łączy je wspólny cel: legitymizacja obowiązującego 

porządku politycznego. 

 

  



194 

 

Rozdział IV. Współcześni ideolodzy rosyjscy: wybrane sylwetki 

W analizie procesów reideologizacji szczególne znaczenie ma identyfikacja autorów, 

którzy tworzą teoretyczne podstawy współczesnej ideologii. Na tym etapie często pojawia się 

jednak szereg niejasności, wynikających z kilku czynników. Po pierwsze, trudność może 

stanowić potencjalne zacieranie granic między różnymi rolami aktorów ideologicznego pola — 

propagandystów, autorów koncepcji ideowych oraz przedstawicieli instytucji 

odpowiedzialnych za organizację i koordynację działań ideologicznych. Po drugie, problemem 

pozostają rozmyte relacje między refleksją teoretyczną a mechanizmami jej politycznego 

wdrażania, co utrudnia określenie rzeczywistego znaczenia i wpływu poszczególnych autorów 

na współczesne procesy ideologiczne i polityczne. W tym sensie przypadek Federacji 

Rosyjskiej nie odpowiada modelowi państw o wyraźnie sformułowanej i 

zinstytucjonalizowanej ideologii. Zamiast jednoznacznie określonego centrum ideologicznego 

funkcjonuje wielopoziomowy, często konkurencyjny układ aktorów, których relacje opierają 

się w dużej mierze na nieformalnych zależnościach. W związku z tym szczególnego znaczenia 

nabierają obserwacja procesów wdrażania idei oraz analiza sieci zależności, które pozwalają 

wskazać osoby odpowiedzialne za inicjowanie określonych kierunków rozwoju ideologii. 

Uwzględniając wcześniej opisywany ekosystem ideologiczny, w niniejszym rozdziale 

uwaga zostanie skoncentrowana na wybranych przedstawicielach środowisk omówionych 

wcześniej. Proces selekcji opierał się na dwustopniowej procedurze: w pierwszej kolejności 

wyodrębniono kluczowe ośrodki zaangażowane w produkcję współczesnego przekazu 

ideologicznego w Rosji, a następnie wskazano najbardziej reprezentatywnych i wpływowych 

autorów, których działalność intelektualna kształtuje dyskurs tych środowisk.  

W rezultacie wyłoniono czterech autorów: Siergieja Karaganowa (SWOP), Aleksandra 

Prochanowa (Izborski Klub), Aleksandra Dugina (ekosystem Cargradu) oraz Aleksandra 

Szczipkowa (VRNS), reprezentujących różne segmenty współczesnego pola ideologicznego w 

Rosji. Celem niniejszego rozdziału jest analiza idei tych autorów, które wywierają istotny, choć 

często pośredni, wpływ na kształt współczesnego pola dyskursu ideologicznego w Rosji. Warto 

przy tym podkreślić, że wybrani autorzy nie wyczerpują katalogu postaci oddziałujących na 

kształt ideologii w Rosji. Z tego względu pierwszy podrozdział niniejszej części pracy 

poświęcony zostanie krótkiej charakterystyce personalnej sieci oddziaływania ideowego oraz 

roli Putina jako kluczowego punktu odniesienia dla pozostałych aktorów, kolejne zaś — 

analizie idei wybranych ideologów. 

 



195 

 

4.1. Uwagi wstępne: aktorzy reideologizacji i rola Putina jako 

metanarratora  

W kontekście badania procesów reideologizacji szczególne znaczenie ma odwołanie do 

kategorii myślenia politycznego619. Należy jednak podkreślić, że od 2022 roku w Rosji 

nastąpiło znaczące zawężenie pola politycznego oraz ograniczenie liczby aktorów zdolnych do 

samodzielnego artykułowania myśli politycznej. Biorąc pod uwagę te procesy, można 

zauważyć, że osoby kojarzone z reideologizacją dają się warunkowo podzielić na trzy 

zasadnicze grupy. 

Pierwszą z tych grup stanowią osoby bezpośrednio związane z różnego rodzaju 

instytucjami państwowymi (zagadnienie to było omawiane w poprzednim rozdziale). 

Przykładowo, w ramach Administracji Prezydenta do tej kategorii można zaliczyć m.in. 

Miedińskiego, odpowiedzialnego za procesy ideologizacji edukacji, oraz Nikonowa, 

zajmującego się polityką historyczną i promocją soft power. Ich działalność przejawia się 

przede wszystkim w praktyce reform oraz inicjatyw państwowych o charakterze 

ideologicznym. Do 2012 roku podobną funkcję pełniła działalność Władisława Surkowa, 

zwłaszcza w kontekście koncepcji suwerennej demokracji. Obszar ten bez wątpienia zasługuje 

na osobne, pogłębione opracowanie.  

Drugą kategorię stanowią najbardziej rozpoznawalni propagandyści — zarówno 

prowadzący programy telewizyjne (tacy jak Sołowjow, Skabiejewa), komentatorzy, jak i 

medialni rzecznicy władzy oraz politycy (np. Maria Zacharowa). Jest to grupa najliczniejsza. 

Ich aktywność polega przede wszystkim na utrwalaniu i emocjonalnym wzmacnianiu 

ideologicznego przekazu w przestrzeni publicznej. Zagadnienie to pojawia się szczególnie 

często w kontekście badań nad rosyjską propagandą, stanowiąc istotny przedmiot analiz w 

ramach współczesnych nauk o mediach. 

Trzecią grupę stanowią twórcy oryginalnych koncepcji ideowych, których refleksja ma 

charakter bardziej teoretyczny i dąży do oparcia się na filozoficznych podstawach. 

Współcześnie do tej kategorii zaliczyć można autorów analizowanych w dalszej części 

 
619 W tym sensie warto przywołać monografię Romana Bäckera Rosyjskie myślenie polityczne za czasów 

prezydenta Putina (2007), która przedstawia panoramę najważniejszych nurtów rosyjskiej myśli politycznej w 

okresie pierwszych dwóch kadencji Putina. Należy jednak podkreślić, że od czasu publikacji doszło do znaczącego 

zawężenia pola politycznego oraz redefinicji roli ideologii w Rosji. Tym samym potrzeba aktualizacji panoramy 

rosyjskiego myślenia politycznego — nakreślonej przez Bäckera trafnie dla pierwszej dekady rządów Putina — 

pozostaje nadal istotnym wyzwaniem badawczym, wymagającym uwzględnienia obecnej konfiguracji aktorów i 

relacji w ideologicznym polu Rosji. Zob. R. Bäcker, Rosyjskie myślenie polityczne za czasów prezydenta Putina, 

Toruń: Wydawnictwo Adam Marszałek 2007. 



196 

 

niniejszego rozdziału, których myśl ideowa współtworzy struktury rosyjskiego pola 

ideologicznego. 

W całej tej panoramie szczególną uwagę należy również zwrócić na Putina jako 

kluczowego aktora procesów reideologizacji. W tym kontekście warto zasygnalizować dwa 

powiązane wątki: po pierwsze, sam termin „putinizm”; po drugie, specyfikę tekstów Putina, 

które w pewnym sensie wyznaczają ramy ideologiczne dla różnych ośrodków 

interpretacyjnych. 

Co do samego pojęcia „putinizmu”, jest ono wykorzystywane przede wszystkim w 

publicystyce, choć widoczna jest również tendencja do jego stosowania w dyskursie 

akademickim. Termin ten funkcjonuje przede wszystkim jako rama opisu systemu władzy 

zbudowanego wokół postaci Putina. W ostatnim czasie coraz częściej spotyka się jego użycie 

w celu scharakteryzowania ideologii, która ukształtowała się w Rosji za rządów Putina620. Brak 

jednolitej doktryny sprawia, że „putinizm” odnosi się do zmiennego zbioru haseł i symboli 

adaptowanych do bieżących potrzeb politycznych, a nie do spójnego systemu ideologicznego.  

Co do Putina i jego tekstów, należy zaznaczyć, że nie jest on ideologiem w ścisłym 

znaczeniu tego słowa. Niemniej jednak sporadycznie publikowane przez niego artykuły mogą 

stanowić istotny punkt odniesienia dla rozwoju współczesnego dyskursu ideologicznego w 

Rosji. Analiza tych tekstów pozwala uchwycić strukturę narracji, która wyznacza ramy 

putinowskiego myślenia o państwie, historii i tożsamości narodowej. Choć nie tworzą one 

spójnej doktryny ideologicznej, w kontekście procesów reideologizacji szczególne znaczenie 

przypisuje się m.in. takim publikacjom, jak: Rosja: kwestia narodowa (ros. Россия: 

национальный вопрос (2012)621, 75 lat Wielkiego Zwycięstwa: wspólna odpowiedzialność 

wobec historii i przyszłości (ros. 75 лет Великой Победы: общая ответственность перед 

историей и будущим (2020)622 oraz O historycznej jedności Rosjan i Ukraińców (ros. Об 

историческом единстве русских и украинцев (2021)623. Teksty te zyskały szeroki rezonans 

zarówno w literaturze naukowej, jak i w mediach — zwłaszcza w kontekście badań nad 

mechanizmami propagandy oraz symbolicznymi strategiami legitymizacji rosyjskiej polityki 

historycznej. 

 
620 Zob m.in. M. van Herpen, Putinizm. Powolny rozwój radykalnego reżimu prawicowego w Rosji, przeł. J. 

Okuniewski, Gdańsk: Grupa Wydawnicza Harmonia Wydawnictwo Józef Częścik 2014. 
621 Zob. В. Путин, Россия: национальный вопрос, „Независимая газета” 23.01.2012. 

https://www.ng.ru/politics/2012-01-23/1_national.html [dostęp: 17.12.2021]. 
622 Zob. В. Путин, 75 лет Великой Победы: общая ответственность перед историей и будущим, 

Президент России 19.06.2020. http://kremlin.ru/events/president/news/63527 [dostęp: 14.12.2021]. 
623 Zob. В. Путин, Об историческом единстве русских и украинцев, Президент России 12.07.2021. 

http://kremlin.ru/events/president/news/66181 [dostęp: 16.12.2021]. 



197 

 

W niniejszej pracy szczególne miejsce zajmuje artykuł z 2012 roku pt. Rosja: kwestia 

narodowa. Tekst ten, opublikowany w trakcie kampanii prezydenckiej, pełnił funkcję 

programową, stanowiąc w istocie próbę zarysowania ideologicznych fundamentów rosyjskiej 

polityki narodowej. Choć rzadko bywa wprost klasyfikowany jako manifest, można go uznać 

za jeden z tekstów o charakterze „ideologicznym”, zapowiadających kluczowe wątki obecne w 

późniejszej propagandzie państwowej. Zawarte w nim tezy można uporządkować wokół trzech 

zasadniczych filarów: 

Po pierwsze, idea „państwa historycznego” (ros. историческое государство). W tej 

narracji wyraźnie zaznacza się resentyment związany z rozpadem ZSRR, przedstawianym jako 

katastrofa zarówno geopolityczna, jak i moralna. Putin ukazuje Rosję jako wieloetniczne 

państwo-cywilizację. Rozpad ZSRR interpretuje jako wynik braku woli politycznej 

ówczesnych elit, prowadzący do degradacji struktur państwowych i zagrożeń separatyzmem. 

Motyw ten stanowi kluczowy wątek nie tylko we wspomnianym artykule, lecz także w 

późniejszych wystąpieniach i wywiadach Putina. 

Po drugie, konstrukcja etnopolitycznego centrum. Mimo deklarowanej 

wielonarodowości, w analizowanym tekście pojawia się figura narodu rosyjskiego jako 

„spajającej tkanki tej unikalnej cywilizacji”624. W formule „jeden naród, wielonarodowe 

społeczeństwo” rosyjskość przedstawiana jest jako kulturowa oś wspólnoty, wobec której inne 

tożsamości etniczne zostają w pewnym sensie podporządkowane. W takim ujęciu rosyjskość 

jawi się jako uniwersalna forma wspólnoty — ponadetniczna, historyczna i cywilizacyjna. 

Jednocześnie dystansuje się wobec idei „monoetnicznego państwa rosyjskiego”, określając ją 

jako „najkrótszą drogę do zniszczenia rosyjskiego narodu i rosyjskiej państwowości”625. 

Po trzecie, retoryka „obywatelskiego patriotyzmu”. W artykule wyraźnie zarysowuje się 

ideologiczny język patriotyzmu, który do dziś pozostaje jednym z kluczowych elementów 

oficjalnego dyskursu państwowego. Wypowiedzi Putina z 2012 roku stanowią w tym 

kontekście nie tylko zapowiedź późniejszej „doktryny wartości tradycyjnych”, lecz także 

fundament rozwijanej od tego czasu narracji, w której patriotyzm pełni funkcję ideologii 

państwowej.  

Należy zaznaczyć, że retoryka Putina była przedmiotem licznych analiz, zarówno w 

literaturze naukowej, jak i publicystyce. W kontekście niniejszej pracy istotne jest podkreślenie, 

że zasadniczy schemat jego wypowiedzi pozostaje względnie niezmienny. Charakterystyczne 

jest dla niej myślenie w kategoriach porządku zimnowojennego, co wyraźnie przejawia się 

 
624 В. Путин, Россия: национальный вопрос... [dostęp: 17.12.2021]. 
625 Tamże.  



198 

 

również w wywiadach. Uwzględniając styl jego wypowiedzi — obecny zarówno w artykułach, 

jak i przemówieniach oraz wystąpieniach medialnych — Putin pełni funkcję swoistego 

metanarratora ideologicznego. Nie tyle formułuje spójną doktrynę, ile raczej „opowiada” i 

„tłumaczy” rzeczywistość polityczną, zwłaszcza w perspektywie historycznej. W tym sensie 

jego wypowiedzi nie tworzą systematycznej refleksji teoretycznej, lecz organizują ideologiczne 

pole znaczeń poprzez strukturę narracyjną. 

Podsumowując, Putin nie tyle formułuje spójną doktrynę ideologiczną, ile wyznacza 

narracyjne ramy interpretacyjne, w których lokują się i do których odwołują się pozostali 

aktorzy pola ideologicznego. W dalszej części rozdziału analizie poddane zostaną koncepcje 

autorów, którzy — w różnym stopniu i przy zachowaniu własnej specyfiki — współtworzą te 

ramy oraz pozostają wobec nich w relacji korelacji, uzupełnienia bądź konkurencji. 

4.2. Siergiej Karaganow 

W procesie reideologizacji współczesnej Rosji pewną rolę może odgrywać Karaganow, 

zaliczany do środowiska określanego mianem „Wielkiej Czwórki”. Na potencjalne znaczenie 

jego działalności w tym kontekście wskazuje kilka czynników. Po pierwsze, warto zwrócić 

uwagę na jego udział w SWOP, która — mimo formalnego statusu organizacji pozarządowej 

— pozostaje w bliskim związku z Administracją Prezydenta FR. Karaganow pełni funkcję 

honorowego przewodniczącego Prezydium Rady, a zarazem jest założycielem i 

przewodniczącym Rady Redakcyjnej czasopisma Rosja w globalnej polityce. Po drugie, 

Karaganow jest dziekanem oraz kierownikiem naukowym Wydziału Ekonomii Światowej i 

Polityki Światowej w Wyższej Szkole Ekonomicznej. W ostatnich latach uczelnia ta aktywnie 

uczestniczy w organizacji wydarzeń i debat poświęconych problematyce ideologicznej, co 

może sugerować jej rosnące znaczenie w sferze intelektualno-politycznej. Po trzecie, od 2022 

roku widoczny jest wzrost obecności Karaganowa w przestrzeni publicznej.  

Według części badaczy wszystkie trzy instytucje, z którymi Karaganow jest związany 

— SWOP, czasopismo Rosja w globalnej polityce oraz Wydział Ekonomii Światowej i Polityki 

Światowej Wyższej Szkoły Ekonomicznej — tworzą obecnie „mainstream rosyjskiej myśli 

polityki zagranicznej”626, co można interpretować jako przejaw ich udziału w kształtowaniu 

dyskursu ideologicznego. 

W swojej działalności redakcyjnej Karaganow często występuje jako redaktor naczelny 

 
626 К. Фокин, Состояние политической науки в России: кейс исследований в области международных 

отношений, „Palladium” 2023, nr 7. https://freeuniversity.pubpub.org/pub/p7-502/release/1 [dostęp: 

05.08.2024]. 



199 

 

bądź redaktor odpowiedzialny publikacji zbiorowych, spośród których znaczną część można 

uznać za teksty o wyraźnym charakterze ideologicznym. Ponadto zyskał on reputację 

geopolityka, jednak w ostatnim czasie coraz częściej pojawiają się publikacje akcentujące jego 

rolę ideologa. W literaturze przedmiotu coraz częściej pojawiają się również odniesienia 

dotyczące jego udziału w procesach reideologizacji627. Z tego względu analiza poglądów 

Karaganowa może stanowić istotny przyczynek do zrozumienia współczesnych strategii 

ideologicznych Kremla. Nie można wykluczyć, że choć zasadniczym obszarem zainteresowań 

Karaganowa pozostaje geopolityka, w jego publikacjach widoczne są także wątki odnoszące 

się do ideologicznego kształtowania współczesnej Rosji. Warto przy tym dodać, że jest on 

autorem głośnych artykułów poświęconych kwestii ewentualnego uderzenia jądrowego na 

terytorium Polski628.  

Karaganow postrzega Rosję jako państwo o naturze eurazjatyckiej, zakorzenione w 

azjatyckiej tradycji politycznej i kulturowej. W swoich tekstach podkreśla jej azjatyckie 

korzenie, odwołując się zwłaszcza do dziedzictwa Czyngis-chana, które interpretuje jako 

źródło rosyjskiej siły i ciągłości państwowej. Choć przyznaje, że Rosja w pewnym stopniu 

przyswoiła europejski kod kulturowy — głównie za sprawą reform Piotra I — uznaje to raczej 

za etap adaptacji niż trwałą przemianę cywilizacyjną. W konsekwencji opowiada się za 

orientacją na Wschód, pojmując ją jako powrót do autentycznych korzeni rosyjskiej tożsamości 

i jej dziejowej misji. Jak pisze:  

Jednocześnie nasz kraj zaczął „powracać do domu” — do swojej historycznej, eurazjatyckiej 

istoty politycznej i społecznej — poprzez „zwrot na Wschód”, oznaczający zakończenie 

„okresu piotrowego”, czyli jednostronnej kulturowo-ideologicznej i gospodarczej orientacji 

na Europę–Zachód. Nie oznacza to jednak odrzucenia dziedzictwa Piotra ani przynależnych 

Rosji europejskich korzeni jej wysokiej kultury (rosyjska tradycja polityczna i społeczna jest 

bowiem zbliżona do typu azjatyckiego). W dużej mierze odziedziczona po Mongołach 

niezwykła otwartość kulturowa stanowi potężne źródło potencjalnego wpływu ideologicznego 

w przyszłym, zróżnicowanym świecie, ku któremu sama Rosja go skłania629. 

Jednocześnie Karaganow jest zwolennikiem koncepcji świata wielobiegunowego. W tym 

kontekście rozwija ideę, według której Rosja powinna być postrzegana nie tylko jako państwo-

cywilizacja, lecz jako „cywilizacja cywilizacji” — odrębny biegun kulturowy i geopolityczny, 

 
627 Zob.m.in. H. Parfonov, „Russian Code” and Stalin’s Rehabilitation Highlight Kremlin’s Ideological Turn, 

„Eurasia Daily Monitor” 2025, vol. 22, nr 120. https://jamestown.org/program/russian-code-and-stalins-

rehabilitation-highlight-kremlins-ideological-turn/ [dostęp: 15.10.2025]; B. Rădulescu, From Geopolitical 

Darwinism to Nuclear Mysticism – A Critical Analysis of the Karaganov Doctrine, „Revista de ştiinţe politice şi 

relaţii internaţionale” 2025, tom XXII, nr 2, s. 50-64.  
628 Zob. C. Караганов, Применение ядерного оружия…[dostęp: 30.06.2023].  
629 С. Караганов, В Евразию с интеллектуальной свободой, „Россия в глобальной политике” 13.03.2025. 

https://globalaffairs.ru/articles/v-evraziyu-karaganov/ [dostęp: 15.06.2025]. 



200 

 

posiadający własną logikę rozwoju, system wartości oraz misję dziejową. Jak zauważa: 

Na naszych oczach do dawnej potęgi odradzają się wielkie cywilizacje: chińska, indyjska, 

arabska, perska i osmańska, a także wznosi się cywilizacja Azji Centralnej. Rosja wreszcie 

zaczyna postrzegać samą siebie jako państwo-cywilizację, a nawet „cywilizację cywilizacji”, 

a nie peryferie Europy. […] Podważenie fundamentów zachodniej dominacji — jego 

zdolności do niemal bezkarnego użycia siły wobec państw „peryferyjnych” — uwolniło inne 

kraje, które ruszyły naprzód, przede wszystkim w Azji630. 

W ramach tego podejścia Karaganow przypisuje Rosji szczególną rolę o charakterze 

mesjanistycznym. Według formułowanej przez niego argumentacji, miałaby ona polegać na 

przeciwdziałaniu dominacji i hegemonii któregokolwiek z głównych ośrodków 

geopolitycznych. W jego ujęciu funkcja ta uzasadniana jest poprzez odwołania do koncepcji 

tzw. „narodu wybranego”, co pozwala powiązać narracje strategiczne z odniesieniami o 

charakterze religijno-cywilizacyjnym. Karaganow pisze:  

Musimy uświadomić sobie, że jesteśmy narodem wybranym przez Boga. Wszyscy jesteśmy 

Rosjanami — Rosjanami-Rosjanami, Rosjanami-Tatarami, Rosjanami-Jakutami, Rosjanami-

Buriatami i tak dalej. Jesteśmy naprawdę narodem wyjątkowym, narodem-cywilizacją, 

cywilizacją cywilizacji. Nasz naród ma kilka misji, z których jedna polega na regularnym 

uwalnianiu świata od wszystkich pretendentów do dominacji i hegemonii. I właśnie to z 

powodzeniem czyniliśmy na przestrzeni całej naszej historii631. 

Innymi słowy, Karaganow opiera się na założeniu o sakralnym wymiarze państwa i jego 

szczególnym przeznaczeniu, co nadaje całej narracji quasi-religijny ton. W swoich analizach 

często wychodzi on poza ramy politologii, nadając refleksji geopolitycznej wymiar 

ideologiczny. W rezultacie jego interpretacje tracą charakter czysto analityczny i przybierają 

formę ideologicznej narracji, w której refleksja strategiczna zostaje podporządkowana wizji 

misji dziejowej oraz duchowej wyjątkowości państwa rosyjskiego.  

W kontekście niniejszej pracy warto podkreślić, że Karaganow opowiada się za 

przywróceniem ideologii w życiu państwowym, proponując przy tym własną jej koncepcję632. 

Karaganow rozpoczyna od wskazania głównych problemów społeczeństwa rosyjskiego, które 

— jego zdaniem — sprowadzają się do „intelektualno-politycznego zapatrzenia na Zachód i 

postawy kompradorskiej”633. Uważa, że konieczne jest rozpoczęcie procesu „dekolonizacji 

 
630 Tamże. 
631 С. Караганов, Часть людей потеряли страх перед адом. Нужно восстановить, БизнесOnline 

07.01.2024. https://www.business-gazeta.ru/article/619108 [dostęp: 16.06.2025].  
632 Zob. Выступление Сергея Караганова на XXVI Всемирном русском народном соборе, Сергей Караганов 

27.11.2024. https://karaganov.ru/vystuplenie-sergeja-karaganova-na-xxvi-vsemirnom-russkom-narodnom-

sobore/ [dostęp: 17.06.2025]. 
633 С. Караганов, В Евразию с интеллектуальной свободой...  [dostęp: 15.06.2025]. 



201 

 

świadomości”. Pojęcie to, w jego interpretacji, nawiązuje do koncepcji rosyjskiego politologa 

Remizowa dotyczącej „intelektualnej dekolonizacji”634. W ujęciu Karaganowa proces ten 

oznacza „odzyskanie intelektualnej samodzielności” poprzez uniezależnienie się od zachodnich 

paradygmatów naukowych oraz budowę odrębnego, suwerennego modelu wiedzy — 

szczególnie w obszarze teorii politycznych, historii i szeroko pojętych nauk 

humanistycznych635. 

Ideolog podkreśla ideę „duchowego odrodzenia”, rozumianego jako wzmocnienie 

zarówno potencjału moralnego, jak i militarnego narodu. Według Karaganowa,  „siła duchowa” 

znajduje swój wyraz w gotowości do użycia broni w obronie interesów i tożsamości państwa. 

Jak pisze:  

W polityce każdego kraju, świata jako całości, a także w życiu niemal każdego człowieka, 

zawsze obecne jest dialektyczne współistnienie trzech elementów: rozwoju gospodarczego i 

dobrobytu, jakości oraz stanu ducha poszczególnych ludzi i ich wspólnot, a także woli elit i 

ich zdolności do jednoczenia społeczeństwa. I wreszcie trzeci element — gotowości ludzi i 

społeczeństw do promowania i obrony własnych interesów oraz tożsamości, również przy 

użyciu siły militarnej636. 

Innymi słowy, podkreśla on postawę antyzachodnią oraz dążenie do duchowego odrodzenia o 

militarystycznym nacechowaniu, wpisujące się w procesy reideologizacji. W tym kontekście 

zwraca uwagę na następujące elementy. 

Po pierwsze, wskazuje na potrzebę wspierania tzw. „tradycyjnych wartości religijnych”, 

które, jego zdaniem, mogą stać się podstawą nowej ideologii:  

Oczywiście ta ideologia, będąca ideą-marzeniem, powinna odzwierciedlać podstawowe 

postulaty tradycyjnych religii, które, rzecz jasna, powinny otrzymywać wsparcie ze strony 

państwa. Tradycyjne religie posiadają niemal jednolity kodeks moralny, który państwo, jeśli 

pragnie służyć zachowaniu i rozwojowi społeczeństwa, powinno wspierać. Jednocześnie 

Kościoły powinny pozostać wolne i oddzielone od państwa. Ich obowiązkiem jest pełnienie 

funkcji moralnego kamertonu, także wobec osób niewierzących637. 

Wiara w Boga, zdaniem Karaganowa, może „wzmocnić pozycję kraju i narodu w ostrej 

geopolitycznej rywalizacji nadchodzących dekad, stworzyć nową, ogromną grupę sojuszników 

i przyjaciół — wszystkich ludzi dobrej woli”638. Autor nie precyzuje, w jaki sposób miałoby to 

 
Warto zauważyć, że we współczesnym rosyjskim dyskursie ideologicznym coraz częściej pojawia się określenie 

„komprador” (ros. компрадор), używane w celu delegitymizacji elit lub grup społecznych postrzeganych jako 

zależne od Zachodu oraz działające wbrew interesom państwa rosyjskiego. 
634 С. Караганов, В Евразию с интеллектуальной свободой...  [dostęp: 15.06.2025]. 
635 Tamże.  
636 Tamże.  
637 Tamże.  
638 Tamże.  



202 

 

zostać osiągnięte, jednak sugeruje raczej dążenie do ukształtowania takiego światopoglądu, 

który stanowiłby przeciwwagę dla współczesnego liberalizmu. 

Po drugie, Karaganow akcentuje potrzebę wykorzystania siły militarnej: „Siła, przede 

wszystkim militarna, oraz siła ducha stają się w dającej się przewidzieć przyszłości głównymi 

czynnikami łącznej potęgi państwa, jego przetrwania i dobrobytu”639. Wypowiedzi te świadczą 

o dążeniu do swoistego synkretyzmu religii i militaryzmu. Warto podkreślić, że po 2022 roku 

Karaganow wielokrotnie wypowiadał się publicznie na temat dopuszczalności użycia broni 

jądrowej jako środka odstraszania wobec szeroko rozumianego przeciwnika. Tzw. „duch 

Rosjan”, według autora, opiera się na gotowości do poświęcenia640. W tym kontekście należy 

zwrócić uwagę na tendencję do instrumentalnego wykorzystywania języka religijnego, 

charakterystyczną zresztą dla większości rosyjskich ideologów. Pojęcia takie jak „naród 

wybrany” stają się podstawowymi kategoriami tego dyskursu, co ujawnia ich ideologiczny 

charakter. Jednostka zostaje tu podporządkowana nadrzędnej roli wspólnoty i państwa, a 

sięganie po język religijny służy nadaniu tym ideom quasi-sakralnego wymiaru oraz 

wzmocnieniu ich retorycznej mocy przekonywania. 

Po trzecie, opowiada się za ideą tzw. „syberyzacji” Rosji, rozumianej jako strategiczne 

przesunięcie centrum rozwoju państwa w kierunku Azji. W szczególności postuluje utworzenie 

trzeciej stolicy na Syberii, co miałoby symbolizować „powrót na Wschód” oraz wzmocnienie 

eurazjatyckiego charakteru państwa. Koncepcja ta pojawia się w wielu jego tekstach i stanowi 

istotny komponent jego wizji geopolitycznej, wpisującej się w koncepcję przesunięcia 

strategicznego centrum państwa „ku Azji”. 

Po czwarte, warto zwrócić uwagę na dążenie Karaganowa do zaproponowania 

swoistego wzorca obywatela, którego podstawowym zadaniem powinna być — w jego ujęciu 

— służba: „Służba Ojczyźnie i państwu to nasz pierwszy obowiązek”641. Ponadto autor 

podejmuje próbę odpowiedzi na fundamentalne pytanie: „kim musimy się stać, kim 

jesteśmy?”642. W pewnym sensie poszukuje on definicji tożsamości zbiorowej, którą formułuje 

w piętnastu tezach. Analiza tych tez pozwala wyróżnić następujące tendencje: 

Retoryka Karaganowa ma wyraźnie rusocentryczny charakter, mimo prób połączenia 

jej z elementami o wymiarze internacjonalistycznym. Z jednej strony można dostrzec tendencję 

do zachowania wielonarodowego komponentu rosyjskiej tożsamości, z drugiej jednak 

 
639 Tamże.  
640 Tamże.  
641 Tamże.  
642 Tamże.  



203 

 

dominuje w niej jasno wyrażony rusocentryzm: „Wierzymy, że my, rosyjscy Rosjanie, rosyjscy 

Tatarzy, rosyjscy Buriaci, rosyjscy Dagestańczycy itd., obywatele Rosji, jesteśmy narodem 

wybranym przez Boga, by ocalić nasz kraj i ludzkość w tym przełomowym momencie 

historii”643. W tym fragmencie widoczna jest wyraźna tendencja do ujednolicania tożsamości 

etnicznych w obrębie narodu rosyjskiego. Poprzez dodanie przymiotnika „rosyjski” do każdej 

grupy etnicznej dokonuje się symboliczna rusyfikacja — regionalne i kulturowe odrębności 

zostają podporządkowane nadrzędnej rosyjskiej tożsamości. Z kolei użycie wyrażenia „naród 

wybrany przez Boga” stanowi przykład świadomej sakralizacji rosyjskości. Nie jest to 

określenie o charakterze analitycznym ani empirycznym, lecz wyraźnie ideologiczne, 

wpisujące się w nurt religijno-imperialnej legitymizacji współczesnej polityki rosyjskiej. W 

tym sensie mamy do czynienia z próbą stworzenia quasi-religijnej narracji tożsamościowej, w 

której „rosyjskość” zostaje wyniesiona do rangi uniwersalnej misji duchowej — z jednej strony 

wobec „wewnętrznych innych” (etnosów w granicach Federacji), z drugiej wobec 

zewnętrznego świata, przedstawianego jako zagrożony i wymagający „zbawienia” przez Rosję. 

Kolejną cechą charakterystyczną jest przypisanie Rosji mesjanistycznej roli w dziejach 

ludzkości oraz budowanie narracji o jej historycznym przeznaczeniu jako narodu-wyzwoliciela. 

Jak pisze Karaganow: „Jesteśmy narodem-wyzwolicielem spod każdego jarzma, co całą swoją 

historią udowodniliśmy i nadal czynimy, wyzwalając świat od wszystkich Napoleonów i 

Hitlerów oraz pomagając uwolnić się od kolejnego — neokolonialnego, zachodnio-

liberalnego”644. Taka narracja przekłada się bezpośrednio na postulowany wzorzec obywatela. 

Skoro Rosja w tej narracji ma pełnić rolę „wyzwoliciela ludzkości”, jednostka — w tej logice 

— powinna być gotowa do poświęceń na rzecz państwa oraz jego dziejowej misji. W tym ujęciu 

podmiotowość jednostki zostaje podporządkowana logice kolektywnego obowiązku — 

zdolność do ofiary i bezwarunkowa służba państwu stają się miarą pełnoprawnej 

przynależności do wspólnoty. 

Co istotne, autor dokonuje jednoznacznej identyfikacji wroga — w jego ujęciu jest nim 

„neokolonialny porządek zachodnio-liberalny”, przedstawiany jako najnowsza forma 

„jarzma”. Użycie terminu „liberalny” w kontekście pejoratywnym wpisuje się w szerszą 

tendencję ideologiczną, w której zachodni liberalizm ukazywany jest nie jako system wartości 

demokratycznych, lecz jako opresyjny i imperialny projekt cywilizacyjny.  

Idea służby jest widoczna w dążeniu do wzmacniania retoryki militarnej. Autor pisze: 

„Jesteśmy narodem wojowników i zwycięzców. Narodem-wyzwolicielem od wszystkich, 

 
643 Tamże.  
644 Tamże.  



204 

 

którzy próbują stać się hegemonami, dominować i uciskać inne narody. Służba Ojczyźnie i 

państwu to nasz pierwszy obowiązek”645.Ten przekaz po raz kolejny buduje obraz Rosji jako 

narodu-zbawiciela, stanowiąc powtórzenie wcześniej przedstawionej tezy o jej misji 

powstrzymywania hegemonii. Warto jednak zwrócić uwagę na trzy wyraźne tendencje obecne 

w tym fragmencie. Po pierwsze, podkreślany jest wojenny charakter narodu rosyjskiego, 

przedstawianego jako wspólnota „wojowników”. Po drugie, szczególne znaczenie zyskuje 

kategoria zwycięstwa, która nabiera tu nie tylko militarnego, lecz także moralnego wymiaru. 

Po trzecie, szczególny nacisk położony jest na służbę Ojczyźnie i państwu jako podstawowy 

obowiązek jednostki. Służenie wspólnocie politycznej zostaje przedstawione jako wartość 

nadrzędna, nadająca sens ludzkiemu życiu. 

Częstym elementem w tekstach Karaganowa jest wykorzystywanie retoryki religijnej w 

celu legitymizacji hierarchicznego modelu społeczeństwa. Jak pisze:  

Sens życia człowieka nie tkwi w hedonizmie, egoizmie i indywidualizmie, lecz w służbie 

rodzinie, społeczeństwu, ojczyźnie, światu i Bogu, jeśli w niego wierzy. Opowiadamy się za 

kolektywizmem, wzajemną pomocą, którą nazywamy soborowością. Człowiek może się 

spełnić i być wolny jedynie poprzez służbę wspólnej sprawie, swojemu krajowi i państwu646. 

To stwierdzenie pokazuje, że kolektywizm zostaje tu uznany za fundament światopoglądowy. 

Warto jednak zwrócić uwagę na sam dobór pojęć: widoczna jest tendencja do zastępowania 

słowa „kolektywizm” terminem „soborowość”, nacechowanym religijnie i symbolicznie. 

Pojęcie to w ostatnich latach zyskało szczególną popularność w rosyjskim dyskursie 

publicznym i ideologicznym. Może to wynikać z dwóch przyczyn: po pierwsze, z chęci 

podkreślenia religijnego charakteru przekazu, a po drugie — z potrzeby odejścia od 

bezpośrednich skojarzeń z radziecką retoryką. W analizowanym fragmencie widoczna zatem 

jest wyraźna tendencja do afirmowania porządku hierarchicznego, w którym jednostka realizuje 

siebie poprzez podporządkowanie się wspólnocie, państwu i idei służby. 

Karaganow definiuje „pożądany porządek społeczny” poprzez wskazanie tzw. 

„normalnych ludzkich wartości”: „Nie jesteśmy po prostu za wartościami konserwatywnymi 

(konserwatyzm to niefortunne określenie — S.K.), lecz za normalnymi ludzkimi wartościami: 

za miłością kobiet i mężczyzn, ich miłością do dzieci, za szacunkiem dla starszych i 

przywiązaniem do własnej ziemi”647. W tej wypowiedzi wyraźnie obecna jest próba redefinicji 

pojęcia „wartości konserwatywnych” poprzez zastąpienie ich kategorią „normalnych ludzkich 

 
645 Tamże.  
646 Tamże.  
647 Tamże. 



205 

 

wartości”. Wypowiedź ta implikuje jednoznaczne odrzucenie postulatów środowisk LGBT 

oraz innych mniejszości, które nie mieszczą się w proponowanym obrazie tzw. „normalności”. 

Akcentowanie „miłości kobiet i mężczyzn” służy zarysowaniu modelu społecznego, opartego 

na sztywno określonych rolach płciowych i rodzinnych. Użycie pojęcia „normalność” pełni tu 

funkcję wykluczającą — tworzy ramy, w których pewne grupy społeczne są postrzegane nie 

tylko jako „niekonserwatywne”, lecz wręcz jako „nienormalne”. Tego rodzaju strategia 

językowa sprzyja naturalizacji ideologii poprzez odwołanie do rzekomego porządku „zdrowego 

rozsądku” i „prawdziwych wartości”.   

Warto również podkreślić dominację retoryki patriarchalnego społeczeństwa, w którym 

role płciowe są jasno określone. Jak pisze: „Jesteśmy narodem kobiecych i bardzo silnych 

kobiet, które nieraz ratowały Ojczyznę w trudnych chwilach. I jesteśmy narodem silnych i 

odważnych mężczyzn, gotowych chronić słabszych”648. Kobiety ukazywane są jako 

jednocześnie „kobiece” i silne, ale przede wszystkim w kontekście poświęcenia dla ojczyzny. 

Mężczyźni natomiast opisywani są jako „odważni obrońcy, gotowi chronić słabszych” — czyli, 

domyślnie, kobiety i dzieci. Tego rodzaju narracja wzmacnia obraz społeczeństwa opartego na 

porządku płci, gdzie zarówno kobiecość, jak i męskość zostają zdefiniowane poprzez gotowość 

do służby, poświęcenia oraz utrwalania tzw. „tradycyjnych wartości narodowych”.  

Podsumowując, należy podkreślić, że Karaganow mieści się w nurcie współczesnego, 

państwocentrycznego podejścia do kształtowania ideologii narodowej. Jest zdecydowanym 

zwolennikiem wprowadzenia spójnej ideologii państwowej. Rosję postrzega jako państwo 

eurazjatyckie, zakorzenione nie w tradycji zachodniej, lecz w duchowym i geopolitycznym 

dziedzictwie Wschodu. Kluczowym elementem jego wizji jest „powrót na Wschód” — 

zarówno w sensie cywilizacyjnym, jak i geopolitycznym. Zdaniem Karaganowa „eurazjatycki 

zwrot” stanowi istotę rosyjskiej państwowości oraz podstawę jej suwerenności i misji 

dziejowej. Jego retoryka jest nasycona językiem religijnym, co służy sakralizacji idei 

państwowości, a zarazem wzmacnia wymiar symboliczny i emocjonalny przekazu 

ideologicznego. 

 

 
648 Tamże.  



206 

 

4.3. Aleksander Dugin 

Jedną z postaci najczęściej kojarzonych z procesami ideologizacji współczesnej Rosji 

jest Aleksander Dugin. Jego działalność stanowi kontrowersyjny fenomen rosyjskiej 

przestrzeni publicznej, łączący w sobie elementy filozofii politycznej, geopolityki oraz myśli 

tradycjonalistycznej. Warto podkreślić, że u progu swojej kariery — w okresie, gdy pozostawał 

stosunkowo mało znany w samej Rosji — Dugin zyskał znacznie większe uznanie i 

rozpoznawalność za granicą, zwłaszcza w środowiskach zainteresowanych nową geopolityką, 

antyliberalną refleksją europejską oraz ideami radykalnej prawicy649.  

W ocenach dotyczących Dugina można wyróżnić kilka odmiennych tendencji 

interpretacyjnych jego roli i znaczenia. Z jednej strony pojawia się pogląd, według którego 

Dugin pełni funkcję głównego ideologa Rosji — bywa wręcz określany mianem „mózgu 

Putina”650. W tym ujęciu przedstawiany jest jako architekt ideologicznej doktryny Kremla, a 

jego koncepcje mają stanowić intelektualne zaplecze współczesnej polityki rosyjskiej. Warto 

zaznaczyć, że taki pogląd jest szczególnie rozpowszechniony w sferze medialnej i 

publicystycznej651.  

Z drugiej strony występuje stanowisko przeciwne, zgodnie z którym wpływ Dugina na 

oficjalną ideologię państwową został znacząco przeceniony652. Według tej oceny jego 

oddziaływanie na rosyjski dyskurs polityczny i ideologiczny ma charakter ograniczony, a jego 

pozycja jest w dużej mierze marginalna i pozbawiona realnych kanałów instytucjonalnych. 

Zwolennicy tego ujęcia postrzegają Dugina nie tyle jako rzeczywistego twórcę politycznej 

doktryny, ile jako wytwór wspólnego pola kulturowego — wyraz szerszych nastrojów 

antyliberalnych i tradycjonalistycznych obecnych w rosyjskim społeczeństwie. Laruelle 

wskazuje: „[…] wbrew twierdzeniom większości zachodnich komentatorów, Dugin nie należy 

do kręgów ideologicznych Kremla; jest outsiderem, którego można wykorzystać lub odrzucić 

w zależności od potrzeb, lecz który pozostaje raczej na zewnątrz niż wewnątrz systemu”653. 

 
649 Na to m.in. zwraca uwagę M. Piewczych w jednym z wywiadów, w którym porusza także kwestię wizerunku 

Dugina jako myśliciela za granicą: Певчих – что коррупция сделала с Россией, вДудь 06.02.2023. 

https://www.youtube.com/watch?v=E-NJs8-29yw&t=6162s [dostęp: 10.02.2024]. 
650 Zob. m.in. „Mózg Putina” od dawna chciał zniszczyć Ukrainę. Aleksander Dugin stał się głosem Rosji, Onet 

21.08.2022, https://kultura.onet.pl/wiadomosci/aleksander-dugin-geopolityk-i-filozof-nazywany-mozgiem-

putina/s9kt5gt. [dostęp: 25.09.2022]. 
651 S. Kwiatkowski, Czy Putin „mówi Duginem”? Porównanie myśli politycznej Aleksandra Dugina oraz 

Władimira Putina, „Political Dialogues” 2023, nr 35, s. 61-62.  
652 M. Kawa, Recenzja: Aleksandr Dugin, Manifest Wielkiego Przebudzenia i pisma czasu wojny, „Rocznik 

Filozoficzny Ignatianum” 2025, vol. 31, nr 2, s. 578. 
653 M. Laruelle, Russian Nationalism: Imaginaries, Doctrines, and Political Battlefields…s. 95. 



207 

 

Badacze wskazują, że Dugin stanowi element szerszego ekosystemu ideologicznego 

współczesnej Rosji. Z tej perspektywy nie jawi się on jako architekt strategii państwowej, lecz 

raczej jako aktywny producent idei i pojęć, które stopniowo przenikają do rosyjskiej przestrzeni 

publicznej. Ze względu na to, że akademicka i ideologiczna biografia Aleksandra Dugina 

została już szczegółowo opisana w literaturze przedmiotu654, niniejszy rozdział nie będzie 

koncentrował się na tym aspekcie jego działalności. Warto jednak zaznaczyć, że od 2022 roku 

Dugin wyraźnie zintensyfikował swoją obecność w rosyjskiej przestrzeni ideologicznej655. W 

dalszej części rozdziału zostanie podjęta próba analizy jego myśli w kontekście współczesnych 

uwarunkowań i aktualnych przejawów jej oddziaływania.  

Na dzień dzisiejszy głównym obszarem działalności ideologicznej Dugina pozostaje 

jego ścisła współpraca z Małofiejewem, prowadzona przede wszystkim w ramach środowiska 

„Cargradu”. Oprócz kształtowania przekazu ideologicznego zauważalne jest jego dążenie do 

oddziaływania na sposób uprawiania nauk humanistycznych w Rosji. Realizuje to zarówno 

poprzez inicjatywy związane z tzw. „Szkołą Iljina”, jak i w ramach współpracy z 

Małofiejewem. Obaj aktywnie angażują się w sferę nauki i edukacji656, wskazując przede 

wszystkim na potrzebę budowy tzw. „frontu naukowego”, opartego na patriotyzmie, 

„wartościach tradycyjnych” oraz polityce historycznej. Małofiejew opowiada się za 

państwowym patriotyzmem, odrzucając koncepcję patriotyzmu regionalnego. Z kolei Dugin 

formułuje postulat integracji środowisk naukowych wokół idei „cywilizacji rosyjskiej” oraz 

tzw. „nauki suwerennej”, której celem, według niego, ma być przeciwstawienie się 

zachodniemu modelowi poznania i interpretacji rzeczywistości, określanemu w jego retoryce 

mianem „wrogiej okupacji w nauce”657. Język wypowiedzi Dugina cechuje się silną 

metaforyzacją, która nadaje jego tekstom wyraźnie perswazyjny charakter. 

Warto podkreślić, że współczesny przekaz ideologiczny Dugina stanowi rozwinięcie 

wątków obecnych już we wczesnym okresie jego twórczości. Podejście Dugina odznacza się 

próbą łączenia elementów wywodzących się z różnych porządków — od nurtów ezoterycznych 

i tradycjonalistycznych, po geopolitykę i filozofię historii — co skutkuje synkretyczną formą 

 
654 Zob. m.in. M. Skałdanowski, Cywilizacja rosyjska według Aleksandra Dugina, Lublin: Towarzystwo naukowe 

KUL 2019; B. Gołąbek., Lew Gumilow i Aleksander Dugin. O dwóch obliczach eurazjatyzmu w Rosji po 1991 

roku, Kraków 2012.  
655 Od tego czasu uczestniczy w pracach sekcji ideologicznych Światowego Rosyjskiego Soboru Narodowego 

(VRNS), a od 2023 roku pełni funkcję dyrektora Wyższej Szkoły Politycznej im. Iwana Iljina przy Rosyjskim 

Państwowym Uniwersytecie Humanistycznym (RGGU). 
656 Przykładem może być Rosyjskie Forum Naukowe, które odbyło się w 2024 roku w Kazaniu z ich udziałem. 

Deklarowanym celem wydarzenia było „opracowanie suwerennego światopoglądu w rosyjskiej nauce”.  
657 Дугин и Малофеев в Казанском университете: „В науке у нас полная вражеская оккупация!”, 

БизнесOnline 15.05.2024. https://www.business-gazeta.ru/article/632964 [dostęp: 12.06.2024]. 



208 

 

jego projektu ideowego. Należy przy tym zaznaczyć, że eklektyzm podejścia Dugina stanowi 

poważne wyzwanie metodologiczne: badacze zwracają uwagę na trudność w jednoznacznym 

opisie i analizie jego koncepcji, wynikającą z łączenia elementów wywodzących się z 

odmiennych porządków epistemologicznych.  

Kluczową kategorią w jego narracji pozostaje „konfrontacja cywilizacyjna”, w której 

świat przedstawiany jest jako przestrzeń nieuchronnego starcia między Zachodem a Rosją, 

postrzeganą jako odrębna i zagrożona cywilizacja. Idee te zostały sformułowane przede 

wszystkim w Podstawach geopolityki (ros. Основы геополитики). Fundamentalnym 

założeniem tej teorii jest opozycyjny podział świata na dwa typy cywilizacyjne: cywilizację 

lądu i cywilizację morza658. Geopolityka jest w jego ujęciu postrzegana przez pryzmat tego 

dualizmu, który przeciwstawia sobie dwie siły: tellurokrację i talassokrację. Jak pisze:  

Dualizm ten wyraża się w przeciwstawieniu „tellurokracji” (potęgi lądowej) i „talasokracji” 

(potęgi morskiej). Charakter tego przeciwstawienia sprowadza się do opozycji między 

cywilizacją handlową (Kartagina, Ateny) a cywilizacją wojskowo-autorytarną (Rzym, Sparta). 

Inaczej mówiąc, jest to dualizm między „demokracją” a „ideokracją”659. 

Ujęcie to stanowi w istocie ideologiczne uproszczenie — przenosi kategorie geograficzne na 

poziom metafizyczny, czyniąc z przestrzeni narzędzie legitymizacji narracji antyliberalnej i 

antyzachodniej. Innymi słowy, chodzi tutaj o ekspansjonistyczne rozszerzenie rosyjskiej 

dominacji. Jak wskazuje Piotr Eberhardt w tym kontekście: „Misją narodu rosyjskiego jest nie 

tylko opanowanie heartlandu, ale — poprzez dalszą ekspansję — zbudowanie wielkiego 

superimperium lądowego”660.  

Z jednej strony Dugin wskazuje na istnienie buforowych przestrzeni między dwiema 

cywilizacjami — rimlandu — określając je jako obszar walki o światową dominację. Z drugiej 

strony buduje swoją wizję w oparciu o neoeurazjatyzm, który zakłada postrzeganie Rosji jako 

centrum odrębnej cywilizacji eurazjatyckiej, stanowiącej, według autora, nie tylko kontrapunkt 

wobec cywilizacji Zachodu, lecz przede wszystkim państwo o dziejowej misji odbudowy 

przestrzeni imperialnej. Nie chodzi przy tym jedynie o odzyskanie kontroli nad tzw. „bliską 

zagranicą”, lecz o stworzenie szerokiego, kontynentalnego bloku geopolitycznego, zdolnego 

rzucić wyzwanie porządkowi atlantyckiemu. Dugin formułuje ideę nowej Eurazji jako 

alternatywy zarówno wobec struktur NATO, jak i wobec globalnego liberalizmu. Jak pisze: 

 
658 Należy zaznaczyć, że Dugin opiera się na różnych koncepcjach teoretycznych, w tym na dorobku klasycznej 

literatury geopolitycznej, odwołując się m.in. do takich autorów, jak Friedrich Ratzel, Rudolf Kjellén, Halford 

Mackinder, Alfred Mahan, Paul Vidal de la Blache czy Carl Schmitt.  
659 А Дугин, Основы геополитики, Москва: Арктогея-центр 2000, s. 11.  
660 P. Eberhardt, Koncepcje geopolityczne Aleksandra Dugina, „Przegląd Geograficzny” 2010, nr.82 (2), s. 225.  



209 

 

Imperatyw geopolitycznej i strategicznej suwerenności Rosji polega nie tylko na odzyskaniu 

utraconych regionów „bliskiej zagranicy”, nie tylko na odnowieniu sojuszniczych relacji z 

krajami Europy Wschodniej, lecz także na włączeniu do nowego eurazjatyckiego bloku 

strategicznego państw kontynentalnego Zachodu (w pierwszej kolejności bloku francusko-

niemieckiego, który dąży do uniezależnienia się od atlantyckiej opieki proamerykańskiego 

NATO) oraz kontynentalnego Wschodu (Iranu, Indii i Japonii)661. 

Narracje Dugina zostały szczegółowo przeanalizowane w literaturze przedmiotu, gdzie 

podkreślany jest ich ekspansjonistyczny charakter. Warto również zaznaczyć, że autor 

konsekwentnie promuje swoje idee w różnego rodzaju publikacjach, książkach i wystąpieniach. 

Drugą cechą jest dążenie do stworzenia tzw. moralnego rdzenia tej retoryki, który — 

zdaniem Dugina — stanowi oś podziału świata. W jego interpretacji Rosja funkcjonuje jako 

tellurokracja, która, jak pisze: „Uosabia się w twardości etyki i trwałości tradycji społecznych. 

Ludom lądowym (zwłaszcza osiadłym) obcy jest indywidualizm i duch przedsiębiorczości. 

Właściwe są im kolektywizm i hierarchiczność”662. W przeciwieństwie do tellurokracji, 

talassokracja, według Dugina, charakteryzuje się brakiem zakorzenionych wartości. Z tej 

perspektywy proponuje pojęcie tzw. „archeomodernu” (ros. археомодерн), które w swojej 

interpretacji przedstawia jako mechanizm narodzin różnorodnych ideologii 

„talassokratycznych”. Przeciwstawia im agresywny tradycjonalizm, mający, w jego opinii, 

wyłonić się po tzw. „rewolucji konserwatywnej”. Jak pisze:  

Rewolucja Konserwatywna to wybór zasady podmiotowości, czyli tej szczególnej instancji, 

która przechodzi przez proces modernizacji, dostrzega archeomodern, rozpoznaje go jako 

chorobę, lecz mimo to podejmuje decyzję, że obok dwóch narzucających się sposobów 

radzenia sobie z archeomodernem — zachowania status quo lub egzorcyzmowania jego 

struktury — istnieje również trzecia droga. To droga słowianofilów i eurazjatystów663. 

W ujęciu Dugina tzw. „rewolucja konserwatywna” może stanowić zaplecze dla budowy 

wewnętrznej ideologii Rosji. Koncepcja ta została rozwinięta w oparciu o ontologię Martina 

Heideggera, zwłaszcza jego rozumienie bycia i istnienia. W tym kontekście Dugin interpretuje 

narodziny rosyjskiego podmiotu jako wydarzenie o charakterze mistycznym i przełomowym. 

Jak sam pisze: „Narodziny rosyjskiego podmiotu to tajemnica, coś, czego w naszej historii 

dotąd nie było. Uczynić to — to znaczy uczynić wszystko”664. Formowanie rosyjskiego 

podmiotu staje się więc w jego koncepcji aktem o znaczeniu egzystencjalnym i dziejowym, 

mającym wyznaczyć nowy kierunek dla Rosji — kierunek odrzucający zachodni 

postmodernizm i liberalny porządek. 

 
661 А Дугин, Основы геополитики… s. 97.  
662 Tamże, s. 11.  
663 А. Дугин, Археомодерн, Москва: Арктогея 2011, s. 108.  
664 Tamże, s. 120.  



210 

 

Geopolityczna narracja Dugina po 2022 roku. W pewnym sensie współczesny przekaz 

Dugina stanowi odwołanie do idei sformułowanych przez niego lata wcześniej i może być 

podzielony na dwie zasadnicze ścieżki.  

Pierwsza z nich ma wymiar geopolityczny — obejmuje szeroko rozumianą koncepcję 

zderzenia cywilizacji. Z tej perspektywy Dugin przyjmuje retorykę odrzucającą ukraińską 

podmiotowość, postrzegając wojnę w Ukrainie jako walkę o tzw. rimland, czyli przestrzeń 

graniczną między cywilizacją lądu a cywilizacją morza. Druga ścieżka dotyczy wymiaru 

wewnątrzpolitycznego — to retoryka tzw. „rewolucji konserwatywnej”, która pozwala mu 

konstruować wizję ideologicznego odrodzenia Rosji, opartego na tradycjonalizmie, autorytecie 

i negacji wartości liberalno-demokratycznych. Z biegiem czasu poglądy Dugina nie tyle uległy 

zmianie, ile przekształciły się w otwarcie manifestacyjną narrację. Jego teksty coraz wyraźniej 

przybierają charakter politycznego manifestu — nacechowanego agitacyjnie i zawierającego 

apologetykę wojny oraz konfrontacji o charakterze metafizycznym. Dugin sakralizuje wojnę w 

Ukrainie, nadając jej niemal apokaliptyczny wymiar. Jak pisze: „To wojna nieba z piekłem, 

wojna zastępów anielskich, wojna armii archanioła Michała z diabłem. I właśnie to pionowe 

(wertykalne) wymiarowanie stanowi ideologię — to sfera idei, sfera ducha, w której ta wojna 

się toczy, i która stanowi jej główną treść”665. 

W retoryce Dugina Donbas jawi się jako przestrzeń symboliczna, w której, jak wskazuje 

„rodzi się nowa ideologia Rosji”666. Warto zauważyć, że po aneksji Krymu w rosyjskim 

dyskursie zaczęły pojawiać się określenia Chersonesu jako „bramy chrześcijaństwa”, podczas 

gdy Donbas został przedstawiony jako symbol geopolitycznej konfrontacji. Tego rodzaju 

narracja stanowi wyraz procesu sakralizacji wojny, wpisującego się w szerszą strategię 

legitymizacji rosyjskiego ekspansjonizmu ideowego. W tym celu Dugin posługuje się leksyką 

zapożyczoną z Pisma Świętego, wykorzystując pojęcia takie jak Armagedon, Apokalipsa czy 

Piekło w celach retoryczno-perswazyjnych, mających nadać konfliktowi charakter 

ostatecznego starcia dobra ze złem. W jego ujęciu tzw. „specjalna operacja wojskowa” stanowi 

walkę pomiędzy dwoma porządkami cywilizacyjnymi — „moderną a tradycją”, 

„jednobiegunowością a wielobiegunowością”. Jak pisze: 

To historia walki nowoczesności z Tradycją, człowieka z Bogiem, atomizmu z całością. W 

pewnym sensie jest to również historia zmagania między Zachodem a Wschodem, ponieważ 

współczesny Zachód stał się ucieleśnieniem „postępu”, podczas gdy pozostała część świata 

 
665 Выступление российского философа, доктора политических и социологических наук, кандидата 

философских наук, профессора А.Г. Дугина... [dostęp: 15.11.2022].  
666 A. Дугин, Новая идеология России, ВРНС 11.02.2023. https://vrns.ru/news/a-g-dugin-novaya-ideologiya-

rossii/ [dostęp: 18.03.2023]. 



211 

 

— przede wszystkim Wschód — była postrzegana jako przestrzeń Tradycji i zachowanego 

porządku sakralnego667. 

Jednocześnie Dugin stara się nakreślić metaforyczne paralele Zachodu jako cywilizacji 

antychrześcijańskiej: „To nie jest dewiacja ani eksces. To logiczny finał społeczeństwa, które 

weszło na drogę desakralizacji, dechrystianizacji, odrzucenia duchowej wertykalności — na 

drogę człowieka ateistycznego i materialnego dobrobytu”668. Dugin zatem świadomie 

wykorzystuje eschatologiczne podejście do interpretacji wojny. W ramach tego ujęcia tzw. 

„specjalna operacja wojskowa” jawi się jako symbol końca historii, zaś Ukraina zostaje 

określona mianem „pola Armagedonu” 669. Autor celowo dąży do wywołania wrażenia, że tzw. 

„SVO” stanowi kluczową wojnę cywilizacji. Tendencja ta znalazła odzwierciedlenie również 

w rozwoju tzw. „nowej filozofii frontowej”, charakterystycznej dla środowisk związanych z 

nurtem neoeurazjatyckim (o czym była mowa w rozdziale poprzednim). 

W kontekście drugiej, wewnętrznej ścieżki warto zwrócić uwagę nie tyle na jego prace 

monograficzne, ile na teksty o charakterze programowym. Uwaga tutaj skupia się przede 

wszystkim na tzw. Manifeście Wielkiego Przebudzenia (ros. Манифест Великого 

Пробуждения), opublikowanym w 2021 roku na łamach Izborskiego Klubu, który w sposób 

szczególny ukazuje manifestacyjno-ideologiczny charakter retoryki Dugina670. Praca ta stanowi 

zwartą i syntetyczną prezentację światopoglądu autora, opartą na radykalnej krytyce 

liberalizmu i globalizmu, a zarazem pełni funkcję wezwania do geopolitycznej oraz 

ideologicznej mobilizacji. Drugim tekstem jest artykuł Dugina poświęcony postulatom 

ideologicznym współczesnej Rosji, opublikowany w 2024 roku671. Autor definiuje w nim 

pojęcie ideologii jako rzeczywistość pierwotną wobec państwa, ujmując ją w kategoriach 

metafizycznych: „Ruchem Ducha, który przenika przez etapy bytu narodowego. Dlatego jest 

pierwotna wobec państwa. W istocie to właśnie ideologia tworzy państwo i określa w 

najważniejszych oraz najbardziej zasadniczych cechach, jakie ono ma być” 672.  

Znaczna część manifestu poświęcona jest aspektom geopolitycznym i stanowi swoiste 

odniesienie do wystąpień Klausa Schwaba oraz księcia Karola podczas Forum w Davos w 2020 

 
667 А. Дугин, Украина как поле Армагеддона, Изборский клуб 01.06.2023. https://izborsk-club.ru/24378 

[dostęp: 15.10.2023].  
668 Tamże.  
669 Tamże.  
670 Zob. А. Дугин, Манифест великого пробуждения, Изборский клуб 06.03.2021. https://izborsk-

club.ru/20749 [dostęp: 15.10.2023]. 
671 Zob. А. Дугин, Основы русской идеологии, Изборский клуб 04.01.2024. https://izborsk-club.ru/25133 

[dostęp: 21.11.2024]. 
672 А. Дугин, Основы русской идеологии, Изборский клуб 04.01.2024. https://izborsk-club.ru/25133 [dostęp: 

21.11.2024]. 



212 

 

roku, a także do kontekstu objęcia władzy przez Joe Bidena. W tym fragmencie dominuje wątek 

antyglobalistyczny. W ocenie Dugina są to symptomy przejścia globalizmu w fazę otwarcie 

totalitarną, co — jak twierdzi — czyni wysoce prawdopodobnym wybuch kolejnych konfliktów 

zbrojnych, w tym potencjalnie III wojny światowej. Jak pisze: „Globalizm zdecydowanie 

wkroczył w fazę totalitarną. To zaś sprawia, że możliwość nowych wojen — w tym zwiększone 

ryzyko wybuchu III wojny światowej — staje się więcej niż prawdopodobna”673. W tej części 

autor koncentruje się na geopolitycznych konsekwencjach globalnej transformacji, nadając 

swojej narracji ton alarmistyczny i konfrontacyjny. 

W dalszej części manifestu wątek geopolityczny zostaje uzupełniony refleksją o 

charakterze ideologicznym, odnoszącą się do wewnętrznego projektu przebudowy 

światopoglądowej Rosji. Ta część manifestu poświęcona jest zatem skrótowemu ujęciu historii 

ideologii liberalnej, której kulminacją, według Dugina, jest globalizm. Autor występuje tu w 

roli filozofa i ideologa, analizując genezę liberalizmu przez pryzmat rozwoju nominalizmu, 

który, jego zdaniem, stanowi fundament kapitalizmu oraz liberalnej koncepcji jednostki. Dugin 

proponuje podział ewolucji ideologii liberalnej na kilka etapów: od kapitalizmu, 

ukształtowanego, jego zdaniem, pod wpływem przemian religijnych, przez emancypację 

jednostki z wszelkich form tożsamości zbiorowej, do etapu, który interpretuje jako 

„unicestwienie płci”674 w kontekście przemian związanych z polityką genderową. W jego 

ujęciu proces ten prowadzi nieuchronnie do rozwoju posthumanizmu i idei technologicznego 

zlania człowieka z maszyną. Ostateczną fazę tego procesu Dugin określa mianem „ostatniej 

walki liberałów”675, rozumianej jako otwarte starcie cywilizacji antyliberalnych z liberalnym 

Zachodem. Jak twierdzi, najważniejszym i najbardziej aktywnym przeciwnikiem globalizmu 

pozostaje Rosja, która, jego zdaniem, stoi dziś przed dziejową misją odrzucenia zachodniej 

hegemonii i przywrócenia metafizycznego porządku świata. Dugin pisze: 

Mimo że Rosja była częściowo włączona w cywilizację zachodnią — poprzez kulturę 

Oświecenia w okresie carskim, a także za czasów bolszewików i szczególnie po 1991 roku – 

na wszystkich etapach swojej historii, zarówno w przeszłości, jak i współcześnie, głęboka 

tożsamość rosyjskiego społeczeństwa odnosi się do Zachodu, a zwłaszcza do liberalizmu i 

globalizacji, z ogromną nieufnością. Nominalizm jest bowiem w swojej istocie głęboko obcy 

narodowi rosyjskiemu676.  

Tego rodzaju linia interpretacyjna prowadzi Dugina do szerszej krytyki indywidualizmu jako 

kategorii liberalnej oraz do jego przeciwstawienia wspólnocie jako podstawowej formie 

 
673 А. Дугин, Манифест великого пробуждения... [dostęp: 15.10.2023]. 
674 Tamże.  
675 Tamże.  
676 Tamże. 



213 

 

istnienia człowieka. W jego ujęciu tzw. „Wielki Reset” jawi się jako ideologiczny projekt 

globalistyczny, prowadzący do dekonstrukcji człowieka i społeczeństwa677. Przeciwstawia mu 

własną koncepcję tzw. „Wielkiego Przebudzenia” jako duchowej alternatywy. W tym 

kontekście zwraca uwagę retoryka Dugina, która pełni funkcję emocjonalnego oddziaływania 

— poprzez celowe budowanie atmosfery lęku i poczucia zagrożenia. Zabieg ten, operujący 

wizją duchowej konfrontacji z Zachodem, pełni funkcję mobilizacyjną w retoryce Dugina. 

Z tej perspektywy Dugin kreśli obraz Rosji jako głównego oponenta Zachodu — 

państwa mającego pełnić rolę tzw. „katechonu”, czyli, w jego ujęciu, „tego, który 

powstrzymuje nadejście ostatecznego zła”. Jego zdaniem, Rosja powinna w tym celu przeżyć 

swoisty „renesans imperialny”. Jak pisze:  

W związku z tym potrzebujemy właśnie jego — renesansu imperialnego. Nie po to, by 

narzucać innym narodom, kulturom i cywilizacjom naszą — rosyjską i prawosławną — 

prawdę, lecz by odrodzić, umocnić i ochronić własną tożsamość, a w miarę możliwości pomóc 

innym w odrodzeniu, umocnieniu i ochronie ich własnej. W końcu wyznawcy „Wielkiego 

Resetu” są nastawieni nie tylko przeciwko Rosji […]. I właśnie na tym polega nasza misja — 

być „katechonem”, „tym, który powstrzymuje”, przeszkadzającym nadejściu ostatecznego zła 

w świecie678. 

W tej perspektywie idea katechonu znajduje dopełnienie w koncepcji ideologii proponowanej 

przez Dugina. W jego ujęciu ideologia nie jest wytworem struktury państwowej, lecz wyrazem 

duchowej siły wspólnoty — pojmowanej jako „naród” —  która stanowi jej „właściwe źródło”. 

Dugin kreśli tutaj paralelę między ideologią a religią, traktując obie jako siły zdolne do 

przeobrażania porządku politycznego. Co znamienne, w centrum ideologii nie lokuje on 

państwa, lecz naród — rozumiany nie tyle jako wspólnota obywatelska, ile jako wspólnota 

etniczna. Jak podkreśla: 

Samo umieszczenie Narodu — przede wszystkim Narodu Rosyjskiego, a także tych etnosów, 

które związały z nim swój historyczny los — w centrum ideologii już wyprowadza nas poza 

granice państwa. Wartością i normą będzie w takim wypadku nie każde państwo, lecz to, które 

zostało ustanowione przez Naród, służy mu i stanowi wyraz Ducha narodowego679.  

Należy zauważyć, że ideologiczny projekt Dugina może na poziomie retorycznym sprawiać 

wrażenie bardziej neutralnego w porównaniu z jego wcześniejszymi rozważaniami 

teoretycznymi. U jego podstaw znajduje się pięć zasadniczych „ścieżek” rozwoju: patriotyzm 

(ros. патриотизм), sprawiedliwość społeczna (ros. социальная справедливость), dobrobyt 

(ros. комфорт), rozwój techniczny (ros. техническое развитие) oraz wolność (ros. 

 
677 Tamże. 
678 Tamże. 
679 А. Дугин, Основы русской идеологии... [dostęp: 21.11.2024]. 



214 

 

свобода)680. Każda z pięciu ścieżek przedstawionych przez Dugina została zaprezentowana w 

formie schematu tryptycznego, zakładającego trójdzielną strukturę wewnętrzną każdego z 

pojęć. Zabieg ten może być odczytywany jako próba czasowego złagodzenia własnej narracji 

ideologicznej, umożliwiająca jej dostosowanie do szerszego kontekstu społeczno-politycznego 

bez rezygnacji z podstawowych założeń. 

Pierwsza ze ścieżek odnosi się do kategorii patriotyzmu. Dugin opowiada się za ideą 

historycznego kontinuum, postulując synkretyczne podejście, które łączyłoby dziedzictwo 

imperialnej, radzieckiej i współczesnej rosyjskiej tożsamości. Symboliczny wyraz tej syntezy 

dostrzega w zestawieniu trzech flag obecnych podczas oficjalnych wydarzeń państwowych:. 

Jak wskazuje: „Wszystkie trzy flagi — imperialna, radziecka i rosyjska — uniosły się w 

Petersburgu przed oczami Prezydenta w czerwcu 2023 roku, po zakończeniu 

Międzynarodowego Forum Ekonomicznego”681. Ponadto samo pojęcie rosyjskiego 

patriotyzmu, według Dugina, opiera się na trzech filarach: „Patriotyzm można ukazać w trzech 

wymiarach — wiary, mocarstwa i narodu. Duchowieństwo, wojsko oraz lud pracujący od 

zawsze stanowiły podstawę tradycyjnego społeczeństwa rosyjskiego”682. Centralną rolę w 

strukturze kategorii wiary pełni w jego ujęciu prawosławie — rozumiane nie tylko jako religia, 

lecz także jako ontologiczny sposób istnienia i życia, stanowiący fundament duchowego ładu. 

Kategoria mocarstwa wiąże się tutaj z hierarchiczną strukturą władzy, ze szczególnym 

uwzględnieniem roli przywódcy oraz warstw wojskowych. Dugin akcentuje, że elity polityczne 

i wojsko powinny zajmować uprzywilejowaną pozycję w społeczeństwie, ponieważ — jak 

podkreśla — „bronią Ojczyzny”683. Z kolei naród utożsamiany jest z klasą pracującą, a jego 

podstawową komórką pozostaje rodzina — pojmowana jako „organizm duchowy”684. 

Druga ze ścieżek odnosi się do kategorii sprawiedliwości, która — według Dugina — 

obejmuje trzy zasadnicze komponenty: społeczny, gospodarczy i etniczny. Autor pisze o 

konieczności „przezwyciężenia nierówności ekonomicznych i społecznych”685, zwłaszcza 

poprzez wsparcie — jak wskazuje — „bohaterów Specjalnej Operacji Wojskowej”686. W 

wymiarze etnicznym podkreśla znaczenie zasady równości między narodami zamieszkującymi 

Rosję — „równości rdzennych narodów Rosji jako niezbędnego warunku utrzymania 

 
680 Tamże.  
681 Tamże.  
682 Tamże.  
683 Tamże.  
684 Tamże.  
685 Tamże.  
686 Tamże.  



215 

 

imperialnego statusu mocarstwa”687. Etniczny egalitaryzm ma w tym ujęciu służyć przede 

wszystkim utrzymaniu spójności imperium jako konstruktu wielonarodowego. W tym 

kontekście retoryka Dugina wydaje się znacznie łagodniejsza niż w jego wcześniejszych 

tekstach teoretycznych, co można interpretować jako próbę wywarcia realnego wpływu na 

procesy ideologiczne i wyjścia poza margines dyskursu politycznego. 

Kolejnym pojęciem jest wolność, która — podobnie jak pozostałe wartości — opiera 

się na logice trójelementowej: „duch, twórczość, sumienie”688. Duch obejmuje tutaj sfery 

filozofii, nauki i mistrzostwa, interpretowane przez pryzmat bycia, tradycji oraz tożsamości 

narodowej. Według Dugina jego źródłem ma być tzw. „Logos Rosji”. Twórczość odnosi się 

tutaj nie tylko do kultury, lecz także do gospodarki, pojmowanej jako przestrzeń realizacji 

wartości duchowych. Sumienie natomiast oznacza, w ujęciu Dugina, wolność od 

destrukcyjnych ideologii. Wolność w tym ujęciu nie jest rozumiana z perspektywy liberalnej 

— jej fundamentem pozostaje podejście kolektywistyczne, zakładające prymat wspólnoty, 

tradycji i duchowej jedności narodu nad autonomią jednostki. Jak podkreśla: 

Zauważmy, że trzy główne zasady — patriotyzm, sprawiedliwość i wolność — powinny być 

ujmowane łącznie. Przy tym wolność, w jej liberalnym — obcym dla Narodu Rosyjskiego — 

rozumieniu, zostaje przemyślana na nowo jako wolność Ojczyzny, w imię której prowadzona 

jest Specjalna Operacja Wojskowa. Rosyjskie rozumienie wolności to zawsze „wolność dla”, 

wolność tworzenia, która zaczyna się od wolności wszystkich — całego Narodu689. 

Choć Dugin nie odwołuje się bezpośrednio do Isaiah’a Berlina, jego rozumienie wolności — 

jako wartości „wspólnotowej” — pozostaje bliskie koncepcji wolności pozytywnej, którą 

Berlin uznawał za potencjalnie niebezpieczną ze względu na jej skłonność do 

usprawiedliwiania autorytarnych form władzy690.  

Na szczególną uwagę zasługuje sposób, w jaki Dugin definiuje pojęcie dobrobytu w 

ramach swojego projektu ideologicznego. Fundamentalną metodą jego realizacji ma być tzw. 

rozwój suwerenny, który — według autora — powinien prowadzić do dobrobytu pojmowanego 

nie w kategoriach konsumpcyjnych, lecz opierającego się na prymacie duchowego nad 

materialnym. W tym ujęciu pomyślność nie oznacza wzrostu gospodarczego, lecz stan 

duchowy narodu, zdolnego do zachowania własnej tożsamości i kulturowej odrębności.  

Dugin podkreśla ponadto, że utrzymanie spójności i dynamiki projektu ideologicznego, 

który formułuje, wymaga istnienia wyraźnie określonego obrazu wroga. Jego zdaniem 

 
687 Tamże.  
688 Tamże. 
689 Tamże.  
690 Zob. I. Berlin, Dwie koncepcje wolności, http://hamlet.edu.pl/berlin-wolnosc [dostęp: 11.04.2024]. 



216 

 

kategoria ta odgrywa kluczową rolę w konsolidacji wspólnoty oraz wzmacnianiu jej poczucia 

dziejowej misji. W jego interpretacji przeciwnikiem Rosji jest z jednej strony tzw. „reżim 

kijowski”, z drugiej zaś — tzw. „kolektywny Zachód”, przedstawiany jako uosobienie sił 

liberalizmu, globalizmu i duchowej dekadencji691.  

Podsumowując, Manifest Wielkiego Przebudzenia Dugina z 2021 roku nie stanowi 

nowego etapu w jego twórczości, lecz raczej ideologiczną syntezę i uporządkowanie wcześniej 

formułowanych koncepcji. Praca ta nie tylko legitymizuje opór wobec Zachodu, lecz także 

konstruuje mesjanistyczny obraz Rosji jako cywilizacyjnego zbawcy. Choć autor stara się 

posługiwać językiem filozoficznym, manifest ma wyraźnie propagandowy charakter — oparty 

na binarnych opozycjach i wizji nieuchronnej konfrontacji cywilizacji. W tym sensie można go 

traktować jako ideologiczne preludium do późniejszych wypowiedzi Dugina, formułowanych 

po 2022 roku.  

Ideologiczny projekt Dugina stanowi zarazem kontynuację i kondensację jego 

wcześniejszych poglądów. W porównaniu z wcześniejszymi tekstami o charakterze 

teoretycznym, współczesna retoryka autora może sprawiać wrażenie bardziej pragmatycznej i 

w pewnym sensie „stonowanej”. Tego rodzaju zabieg jednak można interpretować jako próbę 

poszerzenia oddziaływania ideologicznego poza środowiska marginalne i nadania własnym 

koncepcjom pozoru systemowości, wpisującej się w oficjalny dyskurs państwowy. Projekt ten 

— mimo łagodniejszej formy — zachowuje zasadnicze komponenty światopoglądu Dugina, w 

tym jego opozycyjność wobec Zachodu, liberalizmu i wartości demokratycznych.  

Kwestia relacji między Putinem a Duginem — zwłaszcza potencjalnego wpływu tego 

ostatniego na decyzje polityczne Kremla — pozostaje zagadnieniem złożonym i 

niejednoznacznym. W literaturze przedmiotu brak jednoznacznych dowodów na bezpośredni 

wpływ Dugina na Putina; zauważalne są jednak liczne punkty styczne między jego ideami a 

ewolucją oficjalnego dyskursu państwowego, szczególnie w okresach ideologicznej 

radykalizacji rosyjskiej polityki. Sam Dugin odnosi się do Putina z wyraźną ambiwalencją, 

czego wyrazem jest jego metaforyczne rozróżnienie między „słonecznym” a „księżycowym” 

Putinem. Jak sam to ujmował: „W rzeczywistości dwa te plany — «księżycowy» i «słoneczny» 

— nie funkcjonowały na tym samym poziomie. Liberalizacja i udział w procesach 

międzynarodowych to był jeden poziom, a wojskowo-strategiczna obrona naszych interesów 

narodowych — inny”692. Rozróżnienie to odsłania charakterystyczny dla Dugina sposób 

 
691 А. Дугин, Основы русской идеологии... [dostęp: 21.11.2024]. 
692 А. Дугин, „Солнечный” Путин победил „Лунного”, Изборский клуб 31.03.2022. https://izborsk-

club.ru/22555 [dostęp: 14.04.2022].  



217 

 

interpretacji rosyjskiego przywództwa, ujmowanego jako napięcie między pragmatyzmem a 

mesjanistyczną wizją dziejowej misji Rosji. Co więcej, zwraca uwagę fakt, że Dugin pojawia 

się w przestrzeni medialnej zwłaszcza w momentach politycznego zaostrzenia kursu oraz 

ideologicznej mobilizacji społeczeństwa. 

Po 2022 roku, wraz z intensyfikacją zarówno polityki wewnętrznej, jak i zagranicznej, 

Dugin został ponownie włączony w procesy ideologiczne, interpretując ten okres jako 

zwycięstwo „słonecznego Putina”. Kluczowym zagadnieniem pozostaje pytanie o rzeczywisty 

wpływ myśli Dugina na kształtowanie rosyjskiej ideologii państwowej. Należy jednak 

pamiętać, że pozostaje on jednym z najbardziej radykalnych ideologów współczesnej Rosji, a 

jego twórczość — nawet w złagodzonej formie — nadal stanowi narzędzie legitymizacji 

konfrontacyjnej, antyliberalnej wizji świata. Niezależnie od tego, czy odgrywa rzeczywistą rolę 

w procesach decyzyjnych, Dugin zajmuje istotne miejsce w radykalnym segmencie 

współczesnych rosyjskich dyskursów ideologicznych. 

 

4.4. Aleksansder Prochanow  

W kontekście procesów ideologizacji warto zwrócić uwagę na poglądy Aleksandra 

Prochanowa, którego można uznać za autora koncepcji tzw. „piątego imperium” (ros. Пятая 

империя) oraz mitopoetyckiej wersji tzw. „rosyjskiego marzenia”, opartej na syntezie 

elementów narodowo-bolszewickich693. Istotne znaczenie w tych procesach odgrywa jego 

działalność jako przewodniczącego Klubu Izborskiego, w ramach którego przez lata budował 

ideologiczne zaplecze współczesnego rosyjskiego konserwatyzmu. Jak wskazano w jego 

biogramie:  

W latach 2000. Prochanow występuje jako ideolog tzw. „Piątego Imperium”, skupiając wokół 

gazety Zavtra przedstawicieli zarówno „czerwonego”, jak i „białego” patriotyzmu. 

Wielokrotne próby wypracowania nowej ideologii politycznej doprowadziły ostatecznie do 

powstania w 2012 roku Klubu Izborskiego, którego głównym inicjatorem i założycielem był 

Prochanow694.  

Ze względu na to, że Prochanow jest pisarzem, można uznać go za reprezentującego „literacki” 

wymiar współczesnej reideologizacji Rosji. Jednocześnie jako założyciel Klubu Izborskiego i 

redaktor naczelny gazety Zavtra (ros. Завтра)695, konstruuje sakralizowaną narrację 

 
693 Zob. m.in. А. Проханов, Вероучение Русской мечты, Изборский клуб 02.05.2024. https://izborsk-

club.ru/25611 [dostęp: 18.04.2025]. 
694 Александр Проханов, Изборский клуб 07.11.2016. https://izborsk-club.ru/10978 [dostęp: 21.04.2025]. 
695 O gazecie Zavtra i działalności Prochanowa zob. R. Bäcker, dz. cyt., s. 104-116. 



218 

 

narodowego odrodzenia, łączącą nostalgię radziecką z prawosławnym mesjanizmem 

imperialnym. Mimo że Prochanow nie odgrywa formalnej roli w procesach politycznych, 

pełniona przez niego funkcja przewodniczącego Klubu Izborskiego oraz okresowe konsultacje 

na Kremlu wskazują na jego udział w procesach reideologizacji. Choć nie należy do najbardziej 

rozpoznawalnych postaci wśród rosyjskich ideologów, konsekwentnie rozwija ideę potrzeby 

istnienia spójnej ideologii państwowej w Rosji. Jak pisze: „Tworzenie rosyjskiej ideologii to 

nie kaprys ani uleganie elitarnym zachciankom czy pożądaniom. To recepta na ocalenie narodu 

stojącego na krawędzi zagłady — właśnie w ten sposób należy postrzegać ideologię, którą 

tworzymy, oraz sam motyw, który skłania nas do działania”696. 

Podstawowym elementem narracji Prochanowa jest koncepcja tzw. „piątego imperium” 

— idei kontynuacji rosyjskiego imperializmu w jego różnych, historycznie uwarunkowanych 

formach. Koncepcja ta jest zbieżna z ideologią „ruskiego miru” i stanowi wyraz imperialnych 

aspiracji autora. Co istotne, poglądy Prochanowa pozostają w dużej mierze niezmienne od 

początku XXI wieku — centralne miejsce zajmuje w nich właśnie idea tzw. „piątego 

imperium”, pojmowanego jako projekt duchowego, cywilizacyjnego i geopolitycznego 

odrodzenia Rosji. W 2006 roku ukazała się książka Technologie Piątego Imperium (ros. 

Технологии пятой империи), napisana wspólnie z Siergiejem Kuguszewem. Autorzy 

krytykują w niej władzę oraz liberalne tendencje w Rosji początku XXI wieku, przedstawiając 

alternatywną wizję odnowy państwa w formie nowego imperium. Prochanow wyróżnia pięć 

etapów rosyjskiej historii imperialnej. W ujęciu wymienionych autorów: 

– „Pierwszym Imperium” była Ruś Kijowska, 

– „Drugim”  — Carstwo Moskiewskie dynastii Rurykowiczów, 

– „Trzecim” — „białe imperium” Romanowów, 

– „Czwartym” — „czerwony” Związek Radziecki, 

– „Piąte Imperium” — według autora — powinno stanowić kontynuację wszystkich 

poprzednich form państwowości697.  

Koncepcja ta ma charakter rewizjonistyczny, ukierunkowany na sakralizację 

dramatycznych okresów historii oraz symboliczne powiązanie ich ze współczesnością. Jak 

zauważa Grzegorz Przebinda: 

W tej — niestety tylko pozornie — szalonej wizji religijno-geopolitycznej Prochanowa, 

Sergiusz z Radoneża błogosławi z zaświatów Stalina — zarówno w jego krwawych 

pięciolatkach i łagrach, jak i w „obronnym pakcie Ribbentrop-Mołotow”, w zwycięstwie 

 
696 А. Проханов, Создание русской идеологии — это не каприз, а рецепт спасения погибающего народа, 

Изборский клуб 05.11.2021. https://izborsk-club.ru/21883 [dostęp: 25.04.2025]. 
697 А. Проханов, С. Кугушев, Технологии „Пятой империи”, Москва: Эксмо 2007, s. 6.   



219 

 

narodu radzieckiego nad Hitlerem oraz w utrwalaniu wpływów ZSRR w Europie Środkowej i 

Wschodniej. Obecnie zaś ów święty ma wspierać, oczywiście z niebios, Władimira Putina, 

który wiosną 2014 roku zaczął wreszcie budować prochanowowskie Piąte Imperium698.  

Sama koncepcja tzw. „piątego imperium” zakłada, że rosyjskie imperium powinno być 

wzorowane na Królestwie Niebieskim i mieć wymiar duchowo-moralny. Prochanow pisze:  

My, mieszkańcy Rosji, dzieci umęczonego narodu, błagamy Boga o Imperium. Będziemy je 

budować według planu Królestwa Niebieskiego. Nasza Rosja, spośród wszystkich państw 

świata, stanie się najpiękniejsza, najpotężniejsza i najbardziej dobra. Będzie nosić w sobie 

obraz Niebiańskiego Miasta. Pokona rosyjską „tajemnicą nieśmiertelności” fatalną „tajemnicę 

bezprawia”. Taka jest misja Piątego Imperium, jaśniejącego chwałą, która spływa na rosyjską 

ziemię”699. 

Idea ta opiera się na rzekomo religijnie ugruntowanej wizji dziejowej misji Rosji, co stanowi 

charakterystyczną cechę sposobu myślenia współczesnych rosyjskich ideologów. 

Odwoływanie się do religii ujawnia tu tendencję do sakralizacji państwa. Warto dodać, że 

problem tzw. „sakralnych technologii” został zaproponowany przez Kuguszewa — 

współautora koncepcji Technologii piątego imperium. Autor, odwołując się m.in. do przykładu 

fundamentalizmu islamskiego, podkreśla potrzebę duchowego odrodzenia Rosji opartego na 

prawosławiu. Religia w tym kontekście pełni funkcję narzędzia ideologiczno-państwowego. 

Znaczące miejsce w tej koncepcji zajmuje ostra krytyka Zachodu, globalizmu oraz 

liberalnej cywilizacji. Prochanow posługuje się językiem silnie metaforycznym i pogardliwym, 

co przejawia się na przykład w porównaniu zachodniej cywilizacji do „karalucha zarażonego 

trującym, śmiertelnym wirusem” 700. W reakcji przedstawia on utopijną wizję poprzez takie 

propozycje, jak tzw. „operację na mózgu”, czyli utworzenie „centrum futurologicznego” lub 

„fabryki myśli”, które miałoby pracować nad budową „rezerwowej gospodarki”, „rezerwowej 

cywilizacji” oraz alternatywnego modelu rozwoju — niezależnego od Zachodu. W tej narracji 

widoczne są wyraźne przekonania o nieuchronnym upadku cywilizacji zachodniej, stanowiące 

element ideologicznej mobilizacji i legitymizacji projektu cywilizacyjnego opartego na 

konfrontacji. 

Warto dodać, że koncepcja tzw. „piątego imperium” zyskała na popularności w czasach 

współczesnych, szczególnie w kontekście ideologicznego zwrotu Rosji po 2012 roku. Po 2022 

roku nasiliły się konsultacje Putina z autorami takimi jak Prochanow, co może wskazywać na 

 
698 G. Przebinda, Piąte imperium Putina, „Rzeczpospolita” 20.06.2014. https://www.rp.pl/plus-minus/art5001521-

piate-imperium-putina [dostęp: 06.06.2022].  
699 А. Проханов, С. Кугушев, Технологии „Пятой империи”… s. 8.  
700 Tamże.   



220 

 

jego rosnącą rolę w kształtowaniu ideologicznej retoryki państwowej701. Sam Prochanow pisze 

o Putinie: „Putin buduje nową ideologię państwa rosyjskiego, w której ideał państwa, ideał 

zwycięstwa oraz ideał ciągłości epok i czasów stanowią zadanie najwyższej wagi”702. W opinii 

samego Prochanowa współczesna „Rosja putinowska” stanowi ucieleśnienie idei „piątego 

imperium”. Jest on zatem zwolennikiem idei imperium, ujmowanego jako połączenie zarówno 

dziedzictwa carskiego, jak i radzieckiego. 

Drugim istotnym elementem budowanej przez niego narracji jest konstruowanie 

koncepcji „religii zwycięstwa”, rozwijanej w duchu narracji stalinowskiej. Ponadto sam 

Prochanow również może być uznany za ideowego kontynuatora stalinizmu. Z jednej strony 

świadczy o tym jego wyraźna sympatia wobec ZSRR oraz sposób, w jaki interpretuje postać 

Stalina, przedstawiając go jako patriotę i obrońcę rosyjskiej państwowości. W jednej ze swoich 

książek pisze:  

Jak odróżnić patriotę od wroga narodu? Zapytajcie, czy kocha towarzysza Stalina. Stalin 

kochał Ojczyznę bardziej niż własnego syna. Mimo że posiadał nieograniczoną władzę, był 

sługą państwa. Pozostawił po sobie przepaloną fajkę, skromną daczę w Kuncewie i ogromną, 

kwitnącą Ojczyznę, wysyłającą rakiety na Marsa”703.  

Z drugiej strony Prochanow w pewnym sensie ubóstwia Stalina, tworząc chrześcijańsko-

stalinowską symbiozę: „Czcimy Stalina! Rosyjska dusza jest chrześcijanką, a naród rosyjski — 

stalinistą”704. Ponadto od dawna występuje jako zdecydowany przeciwnik stowarzyszenia 

„Memoriał”, zajmującego się badaniem i dokumentowaniem represji stalinowskich. Ogólna 

tendencja jego twórczości wskazuje na silną fascynację epoką radziecką oraz wykorzystywanie 

jej symboliki w warstwie retorycznej. Kluczowym elementem tej retoryki jest odwołanie do 

motywu zwycięstwa w Wielkiej Wojnie Ojczyźnianej. Jak wskazuje: „A dzisiejsza ideologia 

współczesnego państwa to Zwycięstwo. Zostało ono wprowadzone do obiegu jako żywiołowe, 

ogniste Zwycięstwo roku 1945”705. Motyw zwycięstwa pojawia się tu nie tylko jako 

doświadczenie historyczne czy element pamięci zbiorowej, lecz przede wszystkim jako wartość 

o charakterze sakralnym706. Jak pisze:  

 
701 Путин отдельно встретился с Прохановым в Кремле, ТАСС 12.06.2025. https://tass.ru/politika/24204395 

[dostęp: 08.07.2025].  
702 А. Проханов, Путин— трубочист русской истории, Изборский клуб 17.11.2021. https://izborsk-

club.ru/21927 [dostęp: 08.07.2025]. 
703 А. Проханов, Четыре цвета Путина, Электронная библиотека RoyalLib. 

https://royallib.com/read/prohanov_aleksandr/chetire_tsveta_putina.html#0 [dostęp: 11.03.2025]. 
704 А. Проханов, Мы-сталинисты, Изборский клуб 26.12.2015. https://izborsk-club.ru/8077 [dostęp: 

01.11.2021]. 
705 А. Проханов, Создание русской идеологии — это не каприз… [dostęp: 25.04.2025]. 
706 А. Проханов, Религия победы, Изборский клуб 22.06.2016. https://izborsk-club.ru/9496 [dostęp: 

03.11.2021]. 



221 

 

Zwycięstwo to religia państwa rosyjskiego […] Zwycięstwo jest drugim przyjściem Chrystusa 

na ziemię rosyjską, potwierdzeniem, że Rosja to Święta Ruś, potwierdzeniem, że misją Rosji, 

rosyjskiego narodu w tym świecie, jest przyjmowanie na siebie wszystkich najciemniejszych, 

najstraszniejszych sił świata i przemienianie ich w światło — za cenę ogromnych ofiar i 

męczeństwa. Kto jest za Zwycięstwem — ten jest z Rosją. Kto jest przeciw Zwycięstwu, kto 

je znieważa, bluźni przeciw niemu, rzuca w nie kamieniami, pluje na nie — ten występuje 

przeciwko rosyjskiemu mesjanizmowi707. 

Prochanow przedstawia zwycięstwo jako swoistą religię rosyjskiego państwa — ideę 

ponadczasową, obejmującą przeszłość, teraźniejszość i przyszłość. Narracja o Zwycięstwie 

zostaje tu wykorzystana do budowania obrazu Rosji jako państwa „świętego” oraz narodu 

posiadającego szczególną misję cywilizacyjną — polegającą na przezwyciężaniu zła poprzez 

cierpienie i poświęcenie. Takie ujęcie ma charakter wyraźnie ideologiczny i instrumentalny. 

Odwoływanie się do zwycięstwa służy tu nie tyle refleksji nad historią, ile legitymizacji 

współczesnej polityki i sakralizacji władzy państwowej. Retoryka ta, nacechowana silnym 

ładunkiem emocjonalnym i odwołaniem do symboliki wojennej, służy ideologicznemu 

usprawiedliwianiu działań państwa, wzmacnianiu mitu wspólnoty narodowej oraz wykluczaniu 

przeciwników politycznych ze wspólnoty symbolicznej. W narracji Prochanowa zwycięstwo 

przestaje być kategorią historyczną — staje się mitem politycznym, mającym na celu 

sankcjonowanie teraźniejszości i podporządkowanie wizji przyszłości idei narodowej misji. 

Trzecim elementem jest dążenie do budowania synkretycznej wizji ideologicznej, 

polegającej na łączeniu narracji prawosławnej i radzieckiej na gruncie militaryzmu. W tym 

kontekście Prochanow rozwija ideę podporządkowania prawosławia logice militarno-

państwowej, nadając jej wymiar duchowo-symboliczny. W jego ujęciu prawosławie nabiera 

cech militarnych i zostaje włączone w państwowy przekaz ideologiczny. To zjawisko — 

synkretyczne łączenie dyskursu religijnego i militarnego — jest charakterystyczne dla wielu 

nurtów współczesnej rosyjskiej ideologii, a poglądy Prochanowa stanowią jego wyrazisty 

przykład. Autor konsekwentnie konstruuje symboliczną wizję Rosji jako wspólnoty duchowo-

przemysłowej, czego ilustracją jest jego metafora „miasto ołtarzy i fabryk” (ros. град алтарей 

и заводов).  

Centralnym pojęciem w myśli Prochanowa, podobnie jak w koncepcjach wielu innych 

rosyjskich ideologów, jest soborowość — rozumiana jako duchowa wspólnota przekraczająca 

podziały światopoglądowe. W jego ujęciu soborowość obejmuje całość narodu, niezależnie od 

różnic religijnych, politycznych czy społecznych. Jak pisze: 

Wszyscy jesteśmy różni. Ale ta różnica jest pozorna. Oto idą czerwone kolumny — to 

 
707 А. Проханов, Царь и вождь, Изборский клуб 22.06.2016. https://izborsk-club.ru/9498 [dostęp: 05.11.2021]. 



222 

 

komuniści. Ale oni nie są tylko komunistami, są Rosjanami. A tam idą monarchiści, 

prawosławni z chorągwiami. Tak, są prawosławni, są monarchistami, lecz także są Rosjanami, 

są dziećmi dzisiejszej Rosji. Oto kolumny wierzących muzułmanów. Tam — kolumny 

związków zawodowych. Niezwykły to czas, niezwykłe świętowanie. Jesteśmy — Rusią 

soborową 708 

Wspólnota soborowa w ujęciu Prochanowa posiada wyraźnie zarysowany profil ideologiczny 

i aksjologiczny. Obejmuje ona przede wszystkim środowiska tradycjonalistyczne, 

konserwatywne i religijne, podporządkowane nadrzędnej idei narodowej jedności i duchowej 

misji. Tak rozumiana „wielokulturowość” ma charakter selektywny — nie obejmuje grup, które 

nie wpisują się w dominujący porządek symboliczny, takich jak środowiska liberalne, 

mniejszości seksualne czy osoby kwestionujące ideologię państwową. W efekcie soborowość 

staje się mechanizmem selektywnego włączania i symbolicznego wykluczania — formą 

jedności, w której różnorodność ma sens jedynie wtedy, gdy mieści się w granicach jedynie 

słusznej wizji rosyjskiej tożsamości. 

Z uwagi na to, że współczesna ideologia rosyjska bywa określana mianem putinizmu, 

istotne jest również zwrócenie uwagi na stosunek Prochanowa do Putina. Relacja ta pozostaje 

niejednoznaczna i ulegała wyraźnym zmianom. Można zauważyć, że im bardziej polityka 

Putina ulegała radykalizacji — zarówno w wymiarze wewnętrznym, jak i zewnętrznym — tym 

większym uznaniem i szacunkiem darzył go Prochanow. Z kolei w momentach większej 

otwartości władz na współpracę z Zachodem ton jego komentarzy przesuwał się w stronę 

krytycyzmu, nierzadko uzupełnianego elementami ironii. 

W ostatnich latach Prochanow jawi się jako jeden z publicznych zwolenników Putina. 

Zmiana jego nastawienia zbiega się czasowo z procesem zaostrzenia rosyjskiej polityki po 2014 

roku, a zwłaszcza po inwazji na Ukrainę w 2022 roku. Ewolucja wizerunku Putina w narracjach 

ideologów takich jak Prochanow może być postrzegana jako element zbliżenia między retoryką 

państwową a nacjonalistyczną wizją rosyjskiej tożsamości. W ostatnim czasie Prochanow, 

obok takich postaci jak Dugin, Małofiejew czy Wardan Bagdasarian, bywa zapraszany do 

udziału w zamkniętych konsultacjach dotyczących strategii kulturowo-politycznej709. W 2025 

roku otrzymał również odznaczenie państwowe, co może być interpretowane jako wyraz 

uznania, w tym dla działalności ideologicznej.  

W ujęciu Prochanowa ideologia państwowa jawi się zatem jako przestrzeń syntezy 

religijnej sakralności, imperialnej ciągłości i retoryki zwycięstwa, osadzona w 

 
708 А. Проханов, Русь соборная, Изборский клуб 04.11.2015. https://izborsk-club.ru/7614 [dostęp: 10.11.2021]. 
709 Дугин, Проханов и Малофеев влияют на идеологию Кремля, Радио Свобода 03.11.2022. 

https://www.svoboda.org/a/meduza-dugin-prohanov-i-malofeev-vliyayut-na-ideologiyu-kremlya/32113929.html  

[dostęp: 18.12.2022]. 



223 

 

tradycjonalistycznych i antyzachodnich ramach. Choć jego koncepcje mają wymiar utopijny i 

metaforyczny, ich obecność w dyskursie publicznym i bliskość względem struktur władzy 

wskazują na ich funkcję mobilizacyjną i legitymizującą. 

 

4.5. Aleksander Szczipkow  

Jedną z kluczowych postaci opowiadających się za ideologizacją w relacji państwowo-

kościelnych jest Aleksander Szczipkow710. Od 2016 roku pełni funkcję zastępcy 

przewodniczącego Światowego Rosyjskiego Soboru Narodowego711, pozycjonuje się jako 

filozof polityki i działacz społeczny. Choć przez długi czas pozostawał postacią stosunkowo 

mało znaną, obecnie odgrywa istotną rolę w ideologicznym życiu współczesnej Rosji. W 

imieniu VRNS i RKP regularnie komentuje bieżące wydarzenia społeczno-polityczne, budując 

wizerunek jednego z czołowych interpretatorów idei tradycjonalistycznych. W kontekście 

analizy współczesnego dyskursu ideologicznego szczególnego znaczenia nabierają jego 

koncepcje teoretyczne, w dużej mierze zbieżne z oficjalną retoryką państwową. Ze względu na 

bliskie relacje z Patriarchą oraz aktywne zaangażowanie w procesy kształtowania dyskursu 

ideowego, refleksja nad jego poglądami i określenie ich miejsca w ramach procesów 

reideologizacji wydają się w pełni uzasadnione. 

Od 2015 roku działalność Szczipkowa zaczyna nabierać wyraźnie ideologicznego 

charakteru, koncentrując się na rozwijaniu retoryki tradycjonalistycznej. Od tego czasu 

praktycznie wszystkie jego pracy koncentrują się na interpretacji współczesnej sytuacji 

politycznej. Refleksja Szczipkowa koncentruje się przede wszystkim na krytyce liberalizmu, 

który utożsamia on z ideologią neonazistowską712. Przeciwstawieniem liberalizmu wskazuje 

tradycjonalizm, jednak zanim został on w jego refleksji w pełni wyartykułowany, Szczipkow 

odwoływał się raczej do kategorii konserwatyzmu lewicowego, rozumianego przez niego jako 

 
710 Działalność Aleksandra Szczipkowa pozostaje dotąd stosunkowo słabo obecna w literaturze przedmiotu, 

dlatego poniżej przedstawiono syntetyczny zarys jego aktywności publicznej i akademickiej. Posiada stopień 

doktora habilitowanego nauk politycznych oraz doktora filozofii; w 2019 roku uzyskał tytuł profesora na 

Moskiewskim Uniwersytecie Państwowym. Szczipkow jest ściśle związany z Rosyjskim Kościołem 

Prawosławnym — od 2016 roku jest członkiem Międzysoborowej Obecności RKP, a także pełni funkcję 

pierwszego zastępcy przewodniczącego Synodalnego Departamentu ds. Relacji między Cerkwią a 

Społeczeństwem i Mediami, odpowiedzialnego m.in. za współpracę z organami państwowymi oraz organizacjami 

pozarządowymi. W 2020 roku, dekretem patriarchy Cyryla, został dziekanem Wydziału Społeczno-

Humanistycznego Rosyjskiego Uniwersytetu Prawosławnego. Równolegle prowadzi program na kanale 

telewizyjnym „Spas” oraz działa jako publicysta i redaktor; był m.in. redaktorem publikacji patriarchy Cyryla 

Семь слов о русском мире. 
711 W strukturach VRNS kieruje również Komisją Kultury VRNS.  
712 Zob. А. Щипков, Традиционализм, либерализм и неонацизм в пространстве актуальной политики, 

Санкт-Петербург: Алетейя 2015.  



224 

 

narzędzie urzeczywistniania historycznego rosyjskiego ideału sprawiedliwości społecznej w 

duchu słowianofilskim713. W takim systemie Szczipkow przypisuje szczególną rolę Cerkwi, 

która, według niego, pełni funkcję strażnika nie tylko wartości religijnych i moralnych, lecz 

także historycznych i kulturowych. W ujęciu aksjologicznym tradycja dla niego stanowi 

narzędzie formowania „nowego rodzaju wiedzy publicznej i komunikacji publicznej”714. 

W pracach Szczipkowa tradycja pełni funkcję pojęcia rdzeniowego, rozwijanego przez 

niego w postaci kategorii tzw. „socjalnej tradycji” (ros. социал-традиция)715. Pomimo 

licznych odniesień do wartości chrześcijańskich, nie nadaje jednak temu pojęciu jednoznacznej 

definicji ani wyraźnych granic znaczeniowych. Tradycja w jego koncepcji nie stanowi zatem 

rekonstrukcji ustalonego dziedzictwa kulturowego, lecz ulega przekształceniu w narzędzie 

kształtowania „pożądanej” tożsamości zbiorowej. Z czasem zmienia również retorykę, 

przesuwając akcent z pojęcia lewicowego konserwatyzmu na kategorię tradycjonalizmu. 

Szczipkow zwraca szczególną uwagę na warunki kształtowania się rosyjskiej 

tożsamości, podkreślając:  

Warunkiem ostatecznego ukształtowania tożsamości, czyli narodzin narodu w Rosji, jest po 

pierwsze przezwyciężenie historycznych rozłamów tradycji; po drugie — konieczność 

odnalezienia dróg łączenia tego, co „świeckie”, z tym, co „religijne”; po trzecie — 

przezwyciężenie konfliktów między staroobrzędowcami a nikonianami, między 

„czerwonymi” a „białymi” i tak dalej. Jeszcze jeden — czwarty — warunek to obecność 

projektu społecznego716. 

Autor wskazuje ponadto na konieczność realizacji irredentyzmu jako „idei zjednoczenia narodu 

rosyjskiego”717. W tym kontekście jego ambicją staje się teoretyczne „pogodzenie” rozmaitych 

wątków historycznej spuścizny przy jednoczesnym wykluczeniu wewnętrznych sprzeczności. 

Refleksja Szczipkowa koncentruje się na próbie zintegrowania elementów „przedrewolucyjnej 

Rosji”, „radzieckiej tożsamości” oraz „postradzieckiego typu liberalnego” w ramach jednego 

konserwatywnego projektu ideologicznego718. Charakterystyczny jest przy tym synkretyzm tej 

koncepcji, polegający na scalaniu sprzecznych tradycji w system wartości, który ma pełnić 

funkcję spajającą dla współczesnej ideologii rosyjskiej. 

W kontekście synkretycznego charakteru koncepcji tradycji, jaki można dostrzec w 

poglądach Szczipkowa, szczególnie istotne staje się jej powiązanie z kategorią tożsamości. W 

 
713 А. Щипков, Левый консерватизм, [w:] Перелом, Москва: Пробел-2000, s. 63. 
714 А. Щипков, Традиционализм, либерализм и неонацизм в пространстве актуальной политики... s. 56. 
715 Zob. m.in. А. Щипков, Социал-традиция, Москва: Аст-пресс книга 2017; А. Щипков, Идеология 

социального традиционализма (социал-традиция), Москва: РПУ св. Иоанна Богослова 2023.  
716 А. Щипков, До и после политики, Москва: Пробел-2000, s. 118-119.  
717 Tamże, s. 118.  
718 Tamże, s. 117-118.  



225 

 

poszukiwaniu tradycji bazowej autor koncentruje swoją uwagę przede wszystkim na 

prawosławiu, które uznaje za fundament rosyjskiego ładu aksjologicznego. W 2021 roku 

opublikował książkę pt. Dyskurs ortodoksji (ros. Дискурс ортодоксии. Описание идейного 

пространства современного русского православия)719, skierowaną — jak sam podkreśla: 

„do prawosławnego episkopatu i duchowieństwa. Ma im pomóc w orientowaniu się w sferze 

publicznej ideologii”720. W książce autor podejmuje zagadnienia dotyczące tzw. „ruskiego 

miru”, roli Cerkwi, problemów konserwatyzmu oraz społeczeństwa obywatelskiego. W ujęciu 

całościowym jego idee koncentrują się wokół problematyki tożsamości narodowej, kursu 

tradycjonalistycznego i miejsca Cerkwi w strukturze państwa721. Warto zauważyć, że w 

kontekście relacji między Cerkwią a państwem Szczipkow analizuje sekularyzm z perspektywy 

materializmu i merkantylizmu, podkreślając konieczność aktywnego wpływu Cerkwi na 

społeczeństwo. Choć Szczipkow deklaruje potrzebę dialogu między Cerkwią a władzą świecką, 

w jego ujęciu relacja ta ma charakter hierarchiczny — według zasady „prezydent – patriarcha, 

biskup – gubernator i tak dalej”722, co wskazuje na podporządkowanie struktur kościelnych 

państwowej logice władzy. W tym ujęciu podstawowa funkcja Cerkwi sprowadza się raczej do 

konstruowania zaplecza ideologicznego niż do wypracowywania konsensusu moralnego. 

W kontekście swoich poglądów Szczipkow proponuje dwie autorskie koncepcje: 

koncepcję aksjomodernu (ros. аксиомодерн) oraz formułę społeczno-religijną etyki 

prawosławnej i ducha solidarności (ros. православная этика и дух солидарности). W jego 

ujęciu aksjomodern, etyka prawosławna oraz duch solidarności wspólnie mają wyznaczyć ramy 

podstawowych wartości społeczeństwa rosyjskiego. Obie mają w dużej mierze charakter 

synkretyczny. Etyka społeczna, której fundamentem w jego ujęciu jest chrześcijaństwo 

narodowo-państwowe, przybiera przede wszystkim charakter regulacyjny. Prawosławie pełni 

tu rolę instrumentu wspierającego konserwatywny dyskurs ideologiczny w Rosji. Warto 

zauważyć, że apolityczny wymiar teologiczny pozostaje w jego ujęciu słabo rozwinięty, w jego 

koncepcji religia pełni przede wszystkim funkcję narzędzia wspierającego konserwatywny 

dyskurs państwowy. 

 
719 Zob. А. Щипков, Дискурс ортодоксии. Описание идейного пространства современного русского 

православия, Москва: Издательство Московской Патриархии Русской Православной Церкви 2021.  

Publikacja została wyróżniona nagrodą „Najlepsze książki i wydawnictwa roku 2020”, co można interpretować 

jako symboliczny gest wskazujący na rosnącą rolę Szczipkowa w kształtowaniu współczesnego dyskursu 

ideologicznego. Jego dzieło zdaje się również pełnić funkcję swoistego podręcznika metodologicznego dla 

duchowieństwa, co podkreśla jego znaczenie w relacjach państwo–Kościół.  
720 А. Щипков, Дискурс ортодоксии. Описание идейного пространства современного русского 

православия, Москва: Издательство Московской Патриархии Русской Православной Церкви 2021, s. 2.  
721 Tamże, s. 9. 
722 А.Щипков, Прямое высказывание. Кто мы, православные, и куда идем, Москва: Абрис 2019, s. 103. 



226 

 

„Prawosławna etyka i duch solidarności”. Omawiając formułę „prawosławna etyka i 

duch solidarności”, warto wskazać na jej źródła, czyli na artykuł Michaiła Tiurenkowa723. Autor 

rozwija w nim koncepcję solidaryzmu w kontekście etyki prawosławnej we współczesnej Rosji. 

Idea ta stała się następnie podstawą społeczno-religijnej formuły opracowanej przez 

Szczipkowa. Tiurenkow interpretuje solidaryzm przede wszystkim w perspektywie politycznej: 

etyka prawosławna stanowi dla niego fundament, natomiast solidaryzm pełni funkcję metody 

działania politycznego. W jego ujęciu oba te elementy wspólnie sprzyjają budowaniu 

symfonicznych relacji między państwem a Cerkwią oraz kształtowaniu, jak wskazuje, 

„wartości publicznych, na których państwo powinno opierać zarówno politykę wewnętrzną, jak 

i zewnętrzną”724. Autor wskazuje również szereg zasad tzw. solidaryzmu: pomocniczość 

(rozumianą jako wspieranie inicjatyw peryferyjnych przy jednoczesnym ograniczeniu 

nadmiernej autonomizacji regionalnej), sprawiedliwość społeczną z państwem jako głównym 

regulatorem oraz ideę imperialną jako fundament rosyjskiej cywilizacji państwowej. W 

rezultacie solidaryzm w ujęciu Tiurenkowa opiera się w dużej mierze na interesie państwowym 

i legitymizacji zasady imperialnej.  

W ramach podejścia inspirowanego poglądami Maxa Webera Szczipkow reformułuje 

jednak koncepcję zaproponowaną przez Tiurenkowa, przesuwając akcent z pojęcia solidaryzmu 

na kategorię solidarności725. Autor rozumie ją jako „ideę sprawiedliwego społeczeństwa” oraz 

„podstawę państwa społecznego”726. Zasada ta, jego zdaniem, „odzwierciedla społeczną 

projekcję ewangelicznych archetypów w rosyjskim społeczeństwie poprzez prawosławie i 

Cerkiew prawosławną”727. W ten sposób solidarność, w interpretacji Szczipkowa, zakorzenia 

się w tzw. „tradycyjnej świadomości”, która, według niego, może stać się fundamentem 

społeczeństwa aksjomodernistycznego. 

W ramach refleksji nad etyką społeczną autor odwołuje się do spuścizny Maxa 

Webera728, zauważając: „Stwierdzenie Webera jest aksjomatem nauk społecznych. Wynika z 

 
723 Zob. М. Тюренков, Православная этиха и дух солидаризма, [w:] Перелом, red. А. Щипков, Москва: 

Издательство Пробел-2000 2013, s. 3-15.  
724 М. Тюренков, Православная этиха и дух солидаризма, [w:] Перелом, red. А. Щипков, Москва: 

Издательство Пробел-2000 2013, s. 4.  
725А. Щипков, Российская идентичность и русская традиция на исходе эпохи глобализма, „Тетради по 

консерватизму” 2015, nr 3, s 130.  
726 Tamże. 
727 Tamże.  
728 Warto jednak odnotować, że w 2023 roku Szczipkow określił filozofię Webera mianem faszystowskiej, 

twierdząc, iż to właśnie ona – jego zdaniem – stworzyła ideologiczny impuls dla rozwoju faszyzmu poprzez 

legitymizację retoryki kapitalizmu. Zob.: А. Щипков, Фашизм Макса Вебера, „Международная жизнь”, 2025, 

nr 2, s. 22-25.  



227 

 

niego, że żadna etyka społeczna nie może mieć innych korzeni niż religijne”729. Podejmując 

próbę sformułowania własnej, społeczno-religijnej formuły etycznej dla współczesnej Rosji, 

Szczipkow dochodzi do następującego wniosku: „jeśli będziemy trzymać się formuły 

weberowskiej, otrzymamy następującą definicję: «etyka prawosławna i duch solidarności» (tj. 

sprawiedliwość, koleżeństwo i wzajemna pomoc). Jest to specyficzny rosyjski etos”730. Autor 

wskazuje przede wszystkim na „soborowość” i prawosławie jako podstawowe wyznaczniki 

tzw. „rosyjskiego etosu”.  

W tej perspektywie, według Szczipkowa, „prawosławie państwowe” powinno stać się 

podstawą etyki społecznej w Rosji i pełnić funkcję mechanizmu jej kształtowania. 

Proponowane przez autora ujęcie „etyki prawosławnej” odwołuje się jednak w większym 

stopniu do tradycji historycznej niż do zasad doktrynalnych. W konsekwencji mamy do 

czynienia z instrumentalizacją języka religijnego na rzecz budowy dyskursu ideologicznego. 

Co w praktyce może prowadzić do zacierania granicy między sacrum a państwowym 

porządkiem ideologicznym, wzmacniając tym samym rolę Cerkwi jako narzędzia legitymizacji 

współczesnego porządku politycznego. Trafnym punktem odniesienia może być tu koncepcja 

religii socjocentrycznej Dmitrija Piwowarowa, który podkreślał: 

Religia socjocentryczna opiera się na jakiejś konstruktywnej utopii [...] naprawdę zdolnej 

skonsolidować społeczeństwo, zmobilizować ludzi do wielkich czynów [...] opiera się na 

atrakcyjnej iluzji, na intuicji, na wiarygodnych reprezentatywnych faktach i racjonalno-

ideologicznych dowodach, ale „spajając społeczność świętymi ideałami, zwykle energicznie, 

a czasem wojowniczo przeciwstawia tę społeczność innym grupom społecznym”731.  

Innymi słowy, Szczipkow zmierza do konstruowania etyki społecznej zakorzenionej w 

prawosławiu jako religii historycznej. 

Drugim elementem jego formuły jest tzw. „duch solidarności”, który w tym kontekście 

semantycznie bliski jest pojęciu soborowości. W książce opublikowanej w 2021 roku 

Szczipkow opowiada się za budową nowej ideologii, proponując jej potencjalne elementy m.in. 

takie jak „etatyzm, sprawiedliwość i solidarność, duchowy demokratyzm oraz ikoniczność 

świadomości”732. Solidarność jawi się tu jako kategoria o charakterze konsolidującym. Ważne 

jest jednak podkreślić, że konsolidacja ta opiera się na dychotomii i konfrontacji z Innym. 

Szczipkow pisze: „Odzwierciedla ona kulturowy obraz bohatera i obraz wroga, obraz historii i 

 
729 А. Щипков, Российская идентичность и русская традиция на исходе эпохи глобализма...  s. 130. 
730 Tamże.   
731 Д.В.Пивоваров, Культ избранной нации россиян как разновидность социоцентрической религии, [w:] 

Проблемы укрепления и поддержания гражданского единения в регионе: философско-культурологические, 

искусствоведческие и религиоведческие аспекты, ч. 2, Пермь 2014, s. 140.  
732 А. Щипков, Дискурс ортодоксии... s. 302-303.  



228 

 

kultury światowej, obraz ludzkości i jej problemów, wreszcie własne słownictwo”733. Innymi 

słowy, w logice Szczipkowa obraz wroga występuje jednym z kluczowych elementów 

solidarności. Jak zauważa: „W każdym obrazie świata obok dominant istnieją opozycje, obok 

obrazów przyjaciół i sojuszników istnieją obrazy wrogów. Nie należy się tego wstydzić”734. 

Całość tej koncepcji zmierza do utrwalenia mechanizmu konsolidacji przez konstrukt wroga. 

W konsekwencji solidarność u Szczipkowa opiera się przede wszystkim na logice dychotomii 

— nie na wspólnocie wartości, lecz na opozycji wobec zewnętrznego „Innego”. 

Oprócz tego warto zwrócić uwagę na tendencję do zawłaszczania języka religijnego. 

Innymi słowy, w celach argumentacyjnych wykorzystuje odniesienia ewangeliczne, co 

wskazuje na dążenie do instrumentalizacji języka religijnego w procesie konstruowania 

świeckiej ideologii. Podkreśla również potrzebę wypracowania „własnego słownictwa”, 

opartego na „motywach biblijnych”, co dodatkowo wzmacnia funkcję religijnych konstrukcji 

pojęciowych jako narzędzia budowania ideologicznych narracji. 

Odwoływanie się do tzw. „ducha solidarności” w narracji Szczipkowa stanowi zatem 

symboliczny etap w procesie konstruowania współczesnej tożsamości rosyjskiej. Konsolidacja 

wspólnoty przybiera tu formę narzędzia organizacji społeczeństwa tradycjonalistycznego, w 

którym perspektywa jednostkowa zostaje podporządkowana nadrzędnej wspólnocie — mimo 

deklaratywnego odwoływania się do motywów ewangelicznych. W ramach chrześcijańskiej 

retoryki akcent przesuwa się z problematyki osobistego zbawienia na ideę zbawienia 

zbiorowego, co sprzyja utrwalaniu kolektywistycznego modelu myślenia. W tym ujęciu 

Cerkiew staje się instrumentem ideologicznym, ułatwiającym proces „wynajdowania tradycji” 

oraz legitymizowania nowego dyskursu tożsamościowego. Odwołując się do kategorii 

„wynalezionej tradycji” w ujęciu Hobsbawma735, można zauważyć, że Szczipkow konstruuje 

narrację o rzekomej ciągłości między doświadczeniem przedrewolucyjnym a współczesną 

Rosją. Tego rodzaju rekonstrukcja przeszłego dziedzictwa pełni funkcję ideologicznej 

legitymizacji budowanego modelu tożsamości narodowej. Centralne miejsce zajmuje tu 

kolektywne „My”, definiowane w obrębie skonstruowanego porządku społecznego, natomiast 

jednostka nie jest traktowana jako samodzielny podmiot refleksji. Dla Szczipkowa zatem 

Cerkiew, występująca swego rodzaju „świadkiem” historii,  jawi się jako kluczowy mechanizm 

tworzenia ideologii opartej na tradycji, zdolny do integracji wymiaru religijnego i politycznego.  

 
733 Tamże, s. 302.   
734 Tamże, s. 386.  
735 Zob. E. Hobsbawm, T. Rander, Tradycja wynaliziona, przeł, F. Godyń, Krakow: Wydawnictwo Uniwersytetu 

Jagiellońskiego 2008.  



229 

 

Drugą z omawianych przez Szczipkowa koncepcji jest koncepcja społeczeństwa 

aksjomodernu, ściśle powiązana z tradycjonalizmem. Termin ten został wprowadzony przez 

autora w kontekście analizy tzw. „srebrnego wieku” literatury rosyjskiej, który, jego zdaniem, 

został zastąpiony przez „wiek brązu”736. Według Szczipkowa „odmrożenie” procesów 

kulturowych stworzyło impuls do wejścia w nową epokę, mającą demontować kulturę 

postmodernistyczną, którą — jak twierdzi — zastąpić ma społeczeństwo aksjomodernistyczne. 

Analizując rosyjskie społeczeństwo epoki postmodernizmu, Szczipkow konstruuje 

diagnozę obejmującą kilka kluczowych zjawisk. Jednym z nich jest — w jego ocenie — „utrata 

siebie” przez społeczeństwo737. Autor interpretuje ją między innymi poprzez kategorię 

chrystianofobii, którą przedstawia jako istotny wskaźnik współczesnego „kryzysu 

duchowego”. Według Szczipkowa u podstaw tego procesu leży postępująca dechrystianizacja, 

prowadząca — jak twierdzi — do „utraty moralnych punktów odniesienia, a wraz z nimi 

poczucia zbiorowego «my»” 738. W tej logice chrześcijaństwo zostaje ukazane jako religia 

wspólnotowa, która — zdaniem autora — pełni rolę rdzenia tożsamości zbiorowej i 

przeciwdziała rozproszeniu wartości we współczesnym społeczeństwie rosyjskim. 

Drugim elementem analizowanej koncepcji jest dążenie Szczipkowa do reinterpretacji 

chrześcijaństwa w kategoriach ideologicznych, przeciwstawianych liberalizmowi. W jego 

narracji „chrześcijaństwo apostolskie” jawi się jako jedyny system ideologiczny pozbawiony 

logiki kolonializmu739, podczas gdy procesy dechrystianizacji i liberalizacji są przedstawiane 

jako główne źródła kryzysu współczesnego społeczeństwa. Jak pisze: „Chrześcijaństwo stoi na 

straży tradycyjnych wartości i instytucji, które stanowią niepożądane utrudnienie dla 

kolonialistycznego projektu moderny” 740. 

W ten sposób autor konstruuje ideologiczną koncepcję chrześcijańskiego 

tradycjonalizmu, ujmowanego jako uniwersalny system „umowy pokoleń”, zapewniający 

symboliczną ciągłość między przeszłością, teraźniejszością a przyszłością. Innymi słowy, 

Szczipkow dąży do przeniesienia tradycji chrześcijańskiej w sferę polityczną, nadając jej 

charakter normatywny i państwotwórczy741. W tym ujęciu jego koncepcja jawi się jako 

ideologiczna reinterpretacja chrześcijaństwa, której celem nie jest pogłębiona refleksja nad 

 
736 А. Щипков, Бронзовый век России. Взгляд из Тарусы, Санкт-Петербург: Русская культура 2015, s. 27.  
737 А. Щипков, Социал-традиция, Москва: Аст-пресс книга 2017, s. 8. 
738 Tamże. 
739 Tamże, s. 121. 
740 Tamże, s. 122. 
741 Efekt ten osiąga między innymi poprzez reinterpretację słów apostoła Pawła z Listu do Kolosan. Warto jednak 

zauważyć, że tradycyjne odczytania tych pism w kontekście relacji między wspólnotą religijną a władzą 

państwową są przedmiotem rozbieżnych interpretacji. Szczególnie interesujące w tym kontekście jest studium 

Alaina Badiou, który podkreśla ponadnarodowy charakter nauczania apostoła Pawła. 



230 

 

przesłaniem ewangelicznym, lecz jego wykorzystanie jako narzędzia w ramach projektu 

tożsamościowo-politycznego. 

Istotą koncepcji aksjomodernu jest priorytetowe traktowanie dynamiki tradycji jako 

środka utrzymania ciągłości społeczno-historycznej oraz zbiorowego doświadczenia. W ujęciu 

Szczipkowa zasada ta opiera się na „transhistoryzmie”, rozumianym jako więź i ciągłość 

między pokoleniami, gdzie tradycja staje się podstawowym elementem swoistej „umowy 

społecznej”742. Społeczeństwo aksjomodernu, w ujęciu Szczipkowa, ma prowadzić do 

przezwyciężenia „fałszywej świadomości”, narzucanej — według Szczipkowa — przez 

zwolenników liberalizmu, oraz do odnowienia idei soborowości, sprawiedliwości społecznej i 

dążenia ku zbiorowemu zbawieniu, stanowiących fundament postulowanego ładu 

aksjomodernistycznego. 

Aksjomodern Szczipkowa można uznać za ideologiczny projekt, którego celem jest 

podporządkowanie społeczeństwa określonemu modelowi wspólnoty światopoglądowej. U 

podstaw tej koncepcji leży tendencja do normatywizacji świadomości społecznej oraz do 

sakralizacji ładu politycznego, co czyni z aksjomodernu narzędzie legitymizacji 

konserwatywno-religijnej wizji państwa i społeczeństwa, w której centralną rolę odgrywa 

prawosławie. 

W kontekście prawosławia Szczipkow często odwołuje się do rosyjsko-bizantyjskiej 

zasady soborowości. Należy jednak zauważyć, że w Bizancjum chrześcijaństwo w dużej mierze 

służyło sakralizacji władzy ziemskiej, co ograniczało realne formy uczestnictwa 

wspólnotowego. W tej perspektywie charakterystyczną cechą bizantyńskiej mentalności był 

„«indywidualizm bez wolności», gdzie homo byzantinus pozostawał symbolicznie sam wobec 

Boga Wszechmogącego i wszechmocnego basileusa”743, nie będąc włączonym ani w 

wertykalne, ani horyzontalne więzi korporacyjne. Odwołania Szczipkowa do Bizancjum 

przybierają więc częściowo charakter zmitologizowany, służący współczesnym celom 

ideologicznym.  

Ważnym elementem koncepcji Szczipkowa jest zasada tzw. „współpracy z Bogiem”744, 

rozumiana jako dążenie do zgodności działań jednostki z porządkiem duchowym poprzez 

przestrzeganie „jednolitych zasad”. Zasady te jednak wykraczają poza wymiar religijny i 

obejmują również sferę świecką. Wskazuje na to między innymi formułowana przez autora 

potrzeba eliminacji tzw. „fałszywej świadomości”, utożsamianej z podejściem liberalnym. W 

 
742 А. Щипков, Социал-традиция... s. 123.  
743 А.П. Каждан, Византийская культура (X-XII вв.), Санкт-Петербург: Алетейя 2006, s. 7. 
744 А. Щипков, Социал-традиция... s. 225. 



231 

 

społeczeństwie aksjomodernu pluralizm staje się niemożliwy, ponieważ różnorodność 

światopoglądowa zostaje podporządkowana jednemu systemowi wartości. Odwołanie się do 

sacrum pełni tu funkcję narzędzia konstruowania nowego, „świeckiego” porządku społecznego, 

co ujawnia synkretyczny charakter tej koncepcji. 

W ramach tej koncepcji pojawia się również pytanie o sposób refleksji nad 

wydarzeniami historycznymi. Szczipkow odpowiada na nie jednoznacznie: „Za błędne decyzje 

odpowiadają ich zleceniodawcy i wykonawcy. Zasługi i osiągnięcia, przeciwnie, należą do 

całego narodu”745. Takie podejście wpływa bezpośrednio na rozumienie granic 

odpowiedzialności osobistej i zbiorowej — zagadnienia, które w dzisiejszym dyskursie 

publicznym i akademickim wywołuje szczególnie silne emocje. W tym kontekście istotne staje 

się pytanie o miejsce indywidualnej refleksji wobec negatywnych doświadczeń historycznych. 

Nie chodzi tu wyłącznie o problem odpowiedzialności zbiorowej, lecz o zachowanie zdolności 

do krytycznej oceny dramatycznych wydarzeń z perspektywy jednostki. W tym kontekście 

warto przywołać refleksję Hannah Arendt. Analizując naturę totalitaryzmu, filozofka 

wskazywała, że społeczeństwo obojętne, pozbawione refleksyjności i zaangażowania 

moralnego, staje się podatne na różne formy totalitarnego podporządkowania. Innymi słowy, 

masy, które rezygnują z indywidualnej odpowiedzialności, łatwiej poddają się manipulacji i 

kontroli. Z tej perspektywy stwierdzenie Szczipkowa, iż „za błędne decyzje odpowiadają ich 

zleceniodawcy i wykonawcy”, może — przynajmniej teoretycznie — osłabiać zdolność 

społeczeństwa do autorefleksji i krytycznego namysłu nad własnym doświadczeniem 

historycznym. 

Koncepcja aksjomodernu jawi się zatem przede wszystkim jako konstrukt teoretyczny 

— scenariusz rozwoju społeczeństwa, w którym elementy religijne i świeckie splatają się w 

celu realizacji państwowo-narodowego projektu tożsamościowego. Projekt ten służy 

umacnianiu konserwatywnej tradycji oraz dążeniu do jednolitej i stabilnej opinii publicznej, a 

więc do ideologicznej homogenizacji społeczeństwa. W swej istocie jest to koncepcja 

zachowawcza, odpowiadająca interesom władzy politycznej, a nie zróżnicowanym potrzebom 

społecznym. W tym ujęciu Cerkiew pełni funkcję instytucji sakralizującej wartości systemu, 

legitymizując jego duchowe i moralne podstawy. Jednym z kluczowych elementów pozostaje 

tu wizja społeczeństwa homogenicznego, podporządkowanego interesom politycznym 

państwa. Odwoływanie się do dziedzictwa bizantyjskiej cywilizacji tworzy przy tym iluzję 

historycznej ciągłości, mającej wzmacniać kulturową legitymizację projektu. W rzeczywistości 

 
745 Tamże, s. 279.  



232 

 

aksjomodern można interpretować jako próbę ustanowienia systemu moralnego 

odpowiadającego nie tyle wartościom chrześcijańskim, ile interesom państwowej władzy — co 

przesuwa punkt ciężkości z etyki na ideologię. 

 

Podsumowania  

W omawianym podrozdziale przedstawiono czterech przedstawicieli różnych 

środowisk instytucjonalnych, odgrywających istotną rolę w procesach reideologizacji. Warto 

podkreślić, że choć reprezentują oni odmienne kierunki ideowe, to łącznie wpisują się w 

putinowską metanarrację. Osiowym pojęciem dla wszystkich pozostaje prymat państwa w 

relacjach społecznych. Co więcej, wszyscy analizowani autorzy ujmują liberalizm nie tylko 

jako zjawisko aksjologicznie negatywne, lecz jako bezpośrednio „wrogie” wobec rosyjskiego 

porządku społeczno-politycznego. Wspólnym elementem ich strategii jest również dążenie do 

zawłaszczenia języka religijnego, wykorzystywanego jako narzędzie legitymizacji 

przedstawianych koncepcji — nadające im zarazem pozory uniwersalności i moralnego 

autorytetu. 

Jednocześnie warto zaznaczyć, że Karaganow, analizując sytuację geopolityczną, 

opowiada się za „zwrotem na Wschód” oraz poszukiwaniem tożsamości Rosji w paradygmacie 

eurazjatyckim. Dugin, którego retoryka nasycona jest faszyzującymi metaforami, mimo 

deklarowanej idei wielobiegunowości ujmuje ją w ramach projektu ekspansjonistycznego, 

postrzegając Rosję przez pryzmat tellurokratycznego ładu. Prochanow z kolei akcentuje 

znaczenie modelu radzieckiego, odwołując się do narracji stalinowskich. Natomiast Szczipkow 

czerpie przede wszystkim z dziedzictwa Rosji przedrewolucyjnej, dążąc do wypracowania 

ideologii zakorzenionej w zasadach religijnych i poszukiwaniu trwałej tradycji wyznaniowej. 

Warto jednak zauważyć, że retoryka każdego z analizowanych autorów uległa swoistej 

radykalizacji po 2022 roku. Podczas gdy wcześniej Szczipkow i Karaganow formułowali 

stanowiska stosunkowo umiarkowane, Dugin i Prochanow reprezentowali podejścia znacznie 

bardziej skrajne. Co interesujące, na poziomie normatywnym (a nie jedynie retorycznym) 

Dugin obecnie stara się tonować własny przekaz, co można wiązać z chęcią zwiększenia 

rzeczywistego wpływu na procesy decyzyjne. Natomiast Szczipkow i Karaganow w wyraźnie 

większym stopniu zradykalizowali swoje narracje, jak gdyby starając się lepiej dostosować do 

współczesnych tendencji retoryki Kremla. Szczególnie widoczne jest to u Szczipkowa, w 

którego publikacjach refleksja nad postacią Putina zajmuje miejsce centralne — przedstawia 

go zarówno jako ideologa, jak i filozofa. 



233 

 

Podsumowując, wszystkie analizowane projekty ideowe pozostają odmienne pod 

względem źródeł inspiracji, języka teoretycznego oraz sposobu rozumienia współczesnej 

tożsamości Rosji. Każdy z nich oferuje inną wizję państwowej ideologii — od geopolitycznego 

eurazjatyzmu, przez tellurokratyczny ekspansjonizm, radziecki mit wspólnoty, po 

poszukiwanie aksjologicznych fundamentów w prawosławnej tradycji przedrewolucyjnej. 

Jednocześnie wszystkie te narracje pozostają spójne z państwową ramą dyskursywną, 

wzmacniając podstawowe założenia putinowskiej metanarracji: prymat państwa nad jednostką, 

antyliberalizm, obronę tzw. „tradycyjnych wartości”. Mimo różnic w akcentach i 

instrumentarium interpretacyjnym, każdy z analizowanych autorów przyczynia się do 

utrwalania procesów reideologizacji, dostarczając ich odmiennych, lecz wzajemnie 

uzupełniających się wymiarów. 

  



234 

 

Rozdział V. Instrumentalizacja tradycji intelektualnych w 

dyskursie ideologicznym Rosji  

Niniejszy rozdział pracy poświęcony jest identyfikacji narracji filozoficznych 

wykorzystywanych w ramach politycznego i ideologicznego przekazu, służących jego 

legitymizacji. Należy podkreślić, że sama tematyka — a zwłaszcza geneza idei w Rosji —  

została szeroko omówiona w historiografii. Pierwszy blok badań obejmuje prace poświęcone 

analizie rosyjskich idei pod kątem ich genezy oraz ujawnienia ich korelacji ze współczesnym 

dyskursem politycznym (zasada: od przeszłości ku teraźniejszości)746. Drugi obszar obejmuje 

badania skupiające się nie tyle na genezie idei, ile na mechanizmach intertekstualnych 

funkcjonujących w kontekście narracji ideologicznej (zasada: od teraźniejszości ku 

przeszłości)747. Należy zaznaczyć, że zasadnicza trudność metodologiczna niniejszego badania 

wynika już z samego pytania badawczego, które może być formułowane na różne sposoby: 

jakie idee są wykorzystywane i co pierwotnie znaczyły. Na tego typu pytania zwykle 

odpowiadają specjaliści z zakresu poszczególnych nurtów myślowych. W centrum niniejszego 

badania jednak znajduje się inne pytanie — w jakim celu idee te są wykorzystywane. Celem 

nie jest więc analiza pierwotnych koncepcji filozoficznych, lecz identyfikacja ich ideologicznej 

reinterpretacji i zastosowania. 

Analiza sposobów instrumentalizacji narracji intelektualnych, a także próba ukazania 

dążenia do nadania ideologicznemu dyskursowi wymiaru filozoficznego, stanowią zagadnienie 

o wysokim stopniu aktualności. W pracy wielokrotnie podkreślano, że we współczesnej Rosji 

podejmowane są próby budowania spójnej ideologii. Warto jednak zauważyć, że nie chodzi tu 

wyłącznie o samą ideologię w sensie politycznym, lecz o próbę jej filozoficznego uzasadnienia 

i legitymizacji. W rosyjskim dyskursie politycznym odwołania do filozofii nie są ukrywane — 

przeciwnie, stanowią istotny element strategii legitymizacyjnej. Przykładem może być jedna z 

wypowiedzi Putina, w której podkreśla on konieczność odwoływania się do filozofii w opisie 

 
746 Choć nie sposób wymienić wszystkich autorów, warto podkreślić, że motyw ten należy do najczęściej 

podejmowanych zagadnień w badaniach nad współczesną rosyjską myślą polityczną z perspektywy filozoficznej. 

Zob. m.in.: A. de Lazari, Czy Moskwa będzie Trzecim Rzymem? Studia o nacjonalizmie rosyjskim, Katowice: Słąsk 

1995; J. Potulski, Współczesne kierunki rosyjskiej myśli geopolitycznej. Między nauką, ideologicznym dyskursem 

a praktyką, Gdańsk: Wydawnictwo Uniwersytetu Gdańskiego 2010; P. Rojek, Przekleństwo imperium. Źródła 

rosyjskiego zachowania, Kraków: Wydawnictwo M 2014 
747Ten nurt pozostaje ściśle związany z poprzednim, jednak wyróżnia go retrospektywne podejście badawcze, 

polegające na analizie przeszłości z perspektywy współczesnych dyskursów. Choć ponownie nie sposób wymienić 

wszystkich publikacji, warto zaznaczyć, że kierunek ten również cieszy się zainteresowaniem badaczy.  Zob. m.in. 

M. Eltchaninoff, Co ma w Putin w głowie?, przeł. A. Bilik, Warszawa: Wydawnictwo Studio Emka 2015; A. 

Walicki, Czy Władimir Putin może stać się ideowym przywódcą światowego konserwatyzmu?, „Przegląd 

Polityczny” 2015, nr 130, s. 36-50; G. Przebinda, Rosyjskie idee i wojska, „Przegląd Rusycystyczny” 2022, nr. 

179, s. 196-220.  



235 

 

współczesnego świata. Jak stwierdza: 

Dzisiejszy świat to niezwykle złożony, wieloaspektowy system. Aby go właściwie opisać i 

zrozumieć, nie wystarczą proste prawa logiki, związki przyczynowo-skutkowe ani wynikające 

z nich regularności. Potrzebna jest filozofia złożoności — coś na kształt mechaniki kwantowej, 

która jest w pewnym sensie mądrzejsza i bardziej złożona niż fizyka klasyczna748. 

Widzimy zatem tendencję do zawłaszczania również filozofii w celach ideologicznych. Oparcie 

się na narracjach filozoficznych jest jednym ze sposobów legitymizowania przekazu zarówno 

politycznego, jak i ideologicznego. 

Dla przeprowadzenia tego rodzaju analizy istotne jest uwzględnienie roli kluczowych 

aktorów politycznych. W niniejszej pracy jednak zasadniczy punkt odniesienia stanowią teksty 

polityczne Putina. Wynika to przede wszystkim z faktu, że odgrywa on kluczową rolę w 

procesie podejmowania decyzji politycznych, będąc zarazem twórcą i centralną figurą systemu 

określanego mianem putinizmu. Co więcej, w rosyjskim społeczeństwie utrwaliło się 

przekonanie, że każde słowo wypowiedziane przez niego nabiera szczególnego znaczenia, a 

decyzje podejmowane na różnych szczeblach władzy często odwołują się do jego wypowiedzi 

i są nimi legitymizowane. W tym sensie wypowiedzi Putina mogą być analizowane jako 

kluczowy element produkcji i reprodukcji oficjalnego dyskursu ideologicznego.  

Należy zaznaczyć, że teksty Putina były już przedmiotem licznych analiz. W niniejszym 

rozdziale dobór materiału badawczego obejmuje jednak przede wszystkim kluczowe 

wystąpienia — coroczne orędzia do Zgromadzenia Federalnego, wystąpienia podczas Forum 

w Wałdaju o wyraźnym ideologicznym wydźwięku, a także najważniejsze orędzia skierowane 

do obywateli Federacji Rosyjskiej, w szczególności z lat 2014 i 2022, odnoszące się 

bezpośrednio do „kryzysowych” etapów polityki państwa.  

Należy również zauważyć, że wykorzystywanie różnego rodzaju narracji stanowi 

zjawisko powszechne w szeroko rozumianym polu ideologicznym. Rozdział rozpoczyna się od 

krótkiej charakterystyki głównych tendencji w retoryce ogólnej, natomiast kolejne części 

dotyczą wystąpień Putina. Znaczenie tego zagadnienia wynika z faktu, że narracje pełnią 

funkcję fundamentu ideologicznego, na którym opiera się konstrukcja współczesnego dyskursu 

politycznego w Rosji. Jednocześnie stanowią one część mapy pojęciowej ideologii, w ramach 

której kształtują się znaczenia podstawowych kategorii i pojęć. W niniejszym podrozdziale 

jednak uwaga zostanie skierowana nie tyle na same pojęcia, ile na filozoficzne koncepcje, do 

których ideologiczny dyskurs odwołuje się w sposób selektywny i instrumentalny. Pozwoli to 

 
748 Заседание дискуссионного клуба „Валдай”, Президент России 02.10.2025. 

http://kremlin.ru/events/president/news/78134 [dostęp: 15.10.2025]. 



236 

 

uchwycić nie tylko mechanizmy legitymizacji władzy i budowania tożsamości zbiorowej, lecz 

również proces porządkowania rzeczywistości symbolicznej zgodnie z określoną logiką 

ideologiczną. 

 

5.1. Filozoficzne ramy i ich funkcja w przekazie ideologicznym 

W rosyjskim dyskursie ideologicznym wyraźnie widoczne jest odwoływanie się do 

różnego rodzaju narracji w celu legitymizacji przekazu oraz nadania mu autorytatywnego 

charakteru. W niniejszej części rozdziału omówione zostaną główne tendencje tego zjawiska, 

na podstawie analizy inicjatyw filozoficzno-ideologicznych przedstawionych w rozdziale 

trzecim. Przyjmując zasadę porządku chronologiczno-tematycznego, można wyróżnić kilka 

podstawowych osi narracyjnych, wokół których konstruowany jest współczesny rosyjski 

dyskurs ideologiczny: antyczno-grecką, chrześcijańską, rosyjską myśl filozoficzną, a także 

narracje radzieckie i postradzieckie.  

1. W ramach narracji antycznych szczególne znaczenie zyskuje platonizm, który staje 

się punktem odniesienia dla współczesnych prób reinterpretacji porządku moralnego i 

metafizycznego. Obecność tej narracji była widoczna podczas konferencji Wielka rosyjska 

rektyfikacja imion (WRRI) oraz Wielki sobór filozoficzny (WSF). 

W ramach konferencji Wielka rosyjska rektyfikacja imion kładziono nacisk na 

wykorzystanie narracji myśli greckiej. Ogólnie rzecz biorąc, odwoływanie się do greckich 

filozofów służy przede wszystkim interpretacji wojny jako podstawowego elementu ludzkiej 

kondycji społecznej. W tym obrębie główną narracją staje się myśl Platona i tradycja 

platonizmu. Wynika to częściowo z faktu, że platonizmem inspirowali się zarówno 

przedstawiciele rosyjskiej myśli religijnej, jak i eurazjatyści i oba te nurty są aktywnie 

wykorzystywane w ramach współczesnej retoryki ideologicznej. Platonizm jest postrzegany 

jako „ideokratyczny paradygmat”749 oraz „uniwersalna przestrzeń teoretycznej kontemplacji" 

750, która — zdaniem ideologów — pozwala analizować „rzeczywistość społeczną z punktu 

widzenia idei (ideału społecznego) panującej w świadomości społecznej, która warunkuje 

jedność wspólnoty społecznej i integralność świadomości społecznej”751. Poleganie na 

platonizmie jest również charakterystyczne dla retoryki rodziny Duginów. Dugin, na przykład, 

promuje koncepcję Logosu, nadając jej wymiar filozoficzny, metafizyczny i ontologiczny w 

 
749 А.В. Трухан, Священная война России в эсхатологической логике истории: идеократические основания 

третьей мировой войны, [w:] Великое русское исправление имен, dz. cyt., s. 186.  
750 Tamże. 
751 Tamże. 



237 

 

kontekście politycznym752. W kontekście rosyjskiej inwazji platonizm został wykorzystany 

przez Dugina do uzasadnienia wojny w Ukrainie. Odwoływanie się do platonizmu stanowi 

zatem jedną z bardziej powszechnych tendencji w rosyjskiej ideologii. Wynika to z pewnej 

„wygody” posługiwania się jego ideami — z jednej strony ze względu na ich uniwersalny i 

ponadczasowy charakter, z drugiej zaś z uwagi na ich potencjał państwowo-polityczny i 

dialektyczne podejście do rzeczywistości. 

Z kolei w ramach tzw. Wielkiego Soboru Filozoficznego wykorzystano nie tyle 

platońską, ile neoplatońską zasadę synkretyzmu w celu stworzenia koncepcji tzw. „Rosyjskiej 

Idei «Rosyjskiego Krzyża»”753. Uczestnicy wydarzenia zaproponowali trzy zasady: 

„ontologiczną zasadę «Jedno w wielu»” (ros. Онтологический принцип „Единое во 

многом”), „metodologiczną zasadę «Synteza i Zjednoczenie»” (ros. Методологический 

принцип „Синтез и соединение”) oraz „deklaratywną zasadę «Razem za jedno»” (ros. 

Декларативный принцип „Купно заедино, вместе за одно”)754. Formuła ta opiera się na 

podejściu synkretycznym, łączącym dążenie do pozornego ujednolicenia elementów 

neoplatońskich, rosyjskiej myśli religijnej oraz historycznych odniesień do Czasu Smuty, w 

szczególności do postaci Minina i Pożarskiego. Wyrażenie „Razem za jedno” stanowi 

ideologiczną formułę nawiązującą do motywu narodowej i duchowej jedności, szczególnie w 

kontekście zewnętrznej konfrontacji. Synkretyzm ten ukazuje, że współcześni ideolodzy dążą 

do łączenia narracji filozoficznych, religijnych i historycznych w jedną całość, która ma nadać 

ideologicznemu przekazowi pozory spójności i głębi filozoficznej, a tym samym wzmocnić 

jego legitymizujący charakter. 

Wykorzystanie narracji platońskiej oraz neoplatońskiej ma zatem charakter 

instrumentalny i retoryczny. Odwołania do platonizmu — zwłaszcza do idei jedności, 

hierarchicznego porządku i nadrzędności idei nad materią — służą przedstawieniu istniejącej 

struktury władzy jako naturalnego i racjonalnego porządku rzeczy. W tym kontekście 

platonizm staje się narzędziem uzasadniania wojny i centralizacji państwa, a także środkiem 

tworzenia pozornej ciągłości między filozofią klasyczną, duchowością rosyjską i współczesną 

polityką. 

2. Drugą osią odniesień jest odwoływanie się do tekstów chrześcijańskich. 

 
752 А.Г. Дугин, Актуальность Платона для России и платонический минимум, Платонополис. 

http://www.platonizm.ru/content/dugin-ag-aktualnost-platona-dlya-rossii-i-platonicheskiy-minimum [dostęp: 

18.09.2024].  
753 Доклад 65, [w:] Первый большой философский собор „Об основаниях русской идеи. Онтологические 

доводы”, Москва: Издательство „Русская философия” 2023, s. 615-621.  
754 Tamże.   



238 

 

Chrześcijańskie narracje obejmują szeroki zakres odniesień — od nawiązań do pism świętych, 

zwłaszcza do narracji Starego Testamentu i Apokalipsy św. Jana, po świętą tradycję, której 

przykładem jest myśl greckich ojców Kościoła. W ramach retoryki ideologicznej jedną z 

podstawowych narracji pozostają motywy eschatologiczne. Przykładem takiego wykorzystania 

jest retoryka Dugina, który wskazuje: 

SVO jest początkiem eschatologicznej bitwy między świętą tradycją a współczesnym 

światem, która osiągnęła swój najbardziej złowrogi, toksyczny i radykalny wyraz właśnie w 

postaci liberalnej ideologii i globalistycznej polityki. Dlatego coraz częściej mówimy o 

Armagedonie, ostatniej decydującej bitwie między armiami Boga i Szatana755.  

Dugin odwołuje się do własnych, wcześniej opracowanych materiałów, rozwijając 

wątki obecne w jego wcześniejszej twórczości. Symbole, które tworzy, podkreślają radykalny 

charakter jego retoryki. Apokalipsa św. Jana stanowi dla Dugina kluczową narrację, 

kształtującą zarówno jego język, jak i podstawowe pojęcia ideologiczne. Konstruuje on zatem 

synkretyczny model, wykorzystując elementy apokaliptyki św. Jana, tradycji greckich ojców 

Kościoła oraz filozofii hinduskiej. Dugin nie wnosi nowych treści, lecz konsekwentnie rozwija 

i popularyzuje swoje okultystyczno-ezoteryczne poglądy. Jak wskazuje Sznirelman: 

Konstrukcje Dugina opierają się na ezoterycznych i geopolitycznych poglądach na „świętą 

przeszłość”, które są dalekie od metodologii akademickiej. Trzyma się esencjalistycznych 

poglądów na „rasę” i „etniczność”, które budują pseudonaukową podstawę dla ksenofobii w 

postaci „nowego (kulturowego) rasizmu”. Dugin nie wstydzi się niespójności i sprzeczności 

swoich konstrukcji, ponieważ odwołuje się do emocji, a nie do rozumu756. 

Podczas gdy Dugin buduje globalny model eschatologiczny, Warawa przenosi narracje 

biblijne na poziom moralnej wykładni wojny jako nieuchronnego elementu historii człowieka. 

W jego wystąpieniach pojawia się wątek tzw. „upadku człowieka w grzech”, traktowany jako 

fundament całej historii ludzkości. Autor, pragnąc skrytykować pacyfizm, podkreśla, że wojna 

jako grzech stanowi tzw. „patologiczną normę”757. Parafrazując Tertuliana, 

wczesnochrześcijańskiego egzegetę, Warawa stwierdza: „Krew bohatera jest nasieniem 

pokoju” 758. Widoczne jest zatem wykorzystanie teologicznej narracji w celu usprawiedliwienia 

i sakralizacji wojny. 

Biorąc za podstawę narracje biblijne, autorzy konstruują własne teorie. Należy 

zauważyć, że Pismo Święte samo w sobie stanowi potężne i autorytatywne narzędzie 

 
755 А.Г. Дугин, Украина как территория Армагеддона, [w:] Великое русское исправление имен, dz. cyt., s. 

35.  
756 V. Shnirelman, Alexander Dugin: Between Eschatology, Esotericism, and Conspiracy Theory, [w:] Handbook 

of Conspiracy Theory and Contemporary Religion, red. A. Dyrendal i in., Leiden: Brill 2018, s. 443.  
757 В.В. Варава, dz. cyt., s. 44.  
758 Tamże, s. 51.  



239 

 

oddziaływania, dlatego odwoływanie się do niego jest często jednym z kluczowych 

mechanizmów budowania retoryki ideologicznej. Przede wszystkim służy to wzmocnieniu 

argumentacji poprzez nadanie jej wymiaru sakralnego oraz moralnego autorytetu. Co więcej, 

Biblia — jako księga symboli i archetypów — umożliwia ideologom selektywne 

konstruowanie „wygodnych” interpretacji, które legitymizują określone działania polityczne i 

moralne. W ten sposób odniesienia biblijne stają się elementem strategii dopasowania, 

polegającej na instrumentalnym wykorzystywaniu tekstu świętego w celu nadania przekazowi 

ideologicznemu pozorów uniwersalności oraz prawdy objawionej.  

3. Kolejną osią odniesień jest rosyjska myśl filozoficzna XIX i XX wieku. Niemal 

wszyscy ideolodzy — w taki czy inny sposób — wskazują na metafizyczny i ontologiczny 

charakter rosyjskiej refleksji religijnej, która w ich ujęciu pełni funkcję narzędzia służącego 

rozwijaniu retoryki wyjątkowości tzw. „idei rosyjskiej”, a w niektórych przypadkach również 

uzasadnianiu polityki państwa. Innymi słowy, rosyjska filozofia staje się swoistą „marką”, na 

podstawie której konstruowane są ideologiczne znaczniki i kategorie wykorzystywane w 

procesie legitymizacji współczesnego dyskursu politycznego. Laruelle wskazuje: 

Architekci „ruskiego miru” byli pasjonatami rosyjskiej filozofii, chętnymi do ponownego 

odkrycia Władimira Sołowiewa i Nikołaja Bierdiajewa wśród wielu innych. Jednocześnie byli 

specjalistami w dziedzinie marketingu i brandingu. To połączenie gatunków okazało się udaną 

mieszanką. […] Genealogiczne początki „ruskiego miru” charakteryzują się zatem tą 

podwójną cechą, która sięga narodzin tej idei: w sensie marketingowym jest to marka służąca 

do ustanowienia głosu Rosji w chórze narodów, ale jest to także naczynie dla bardziej 

filozoficznej, a nawet mesjanistycznej wizji, która wierzy, że przesłanie Rosji dla świata jest 

jedną z uniwersalnych wartości759.  

Pierwszy wektor narracyjny związany jest z dążeniem do ukazania, że wojna stanowi 

element bycia. Innymi słowy, wojna jest tu postrzegana nie jako zjawisko polityczne, lecz jako 

ontologiczny wymiar egzystencji. Tego rodzaju ujęcie służy przede wszystkim uzasadnieniu jej 

nieuchronności oraz nadaniu jej statusu zjawiska wpisanego w naturę człowieka i świata. 

Zasada ta pozwala ideologom legitymizować przemoc jako formę realizacji tzw. porządku 

metafizycznego. Warawa pisze:  

Rosyjscy myśliciele pokazali zgubne skrajności pacyfizmu i militaryzmu, wybierając nie tylko 

„złoty środek”, ale ujawniając najgłębszy tragiczny sens wojny, nie tylko jej „okropności” – 

morderstwa, śmierć, zniszczenie, przemoc, okrucieństwo, ale także jej jasną stronę, 

prowadzącą do innych wymiarów, w których decyduje się los ludzkości. To ostatnie jest 

szczególnie trudne, ale bez tego powstaje jednowymiarowe i banalne spojrzenie, które po 

 
759 M. Laruelle, Ideology and Meaning-Making under the Putin Regime, Stanford: Stanford University Press 2025, 

s. 234-235.  



240 

 

prostu neguje wojnę760.  

Budując swoje argumenty, ideolodzy cytują takich autorów, jak Nikołaj Bierdiajew, 

Nikołaj Łosski, Gieorgij Fłorowski, Paweł Florenski czy Lew Karsawin. Innymi słowy, 

odwoływanie się do rosyjskich myślicieli służy tu nie tylko konstruowaniu argumentacji, lecz 

także próbie wykorzystania aparatu pojęciowego stworzonego przez filozofów. Ogólnie rzecz 

biorąc, metoda ta polega na wyrywaniu z kontekstu tych fragmentów i sformułowań, które 

odpowiadają bieżącym potrzebom ideologicznym. 

Przykładowo, w kontekście wojny niektórzy ideolodzy koncentrują się na pojęciu 

sumienia, nadając mu znaczenie odległe od oryginalnych sensów filozoficznych. W trakcie 

WRRI wojna została przedstawiona jako tzw. „tragedia sumienia” — teza ta została oparta na 

reinterpretacji koncepcji Fłorowskiego i Karsawina, odnoszących się do wewnętrznego 

rozdarcia człowieka między dobrem a złem. W ujęciu ideologicznym jednak pojęcie to zostaje 

przekształcone w narzędzie retoryczne, mające na celu sakralizację wojny i przedstawienie jej 

jako moralnego obowiązku. Jak zauważył jeden z uczestników wydarzenia: 

Dla filozofii rosyjskiej wojna nie jest częścią nauki o polityce, jak dla filozofii niemieckiej; 

nie jest egzystencjalną przygodą, jak dla Francuzów; nie jest obroną własnych interesów, jak 

dla Brytyjczyków i Amerykanów. To jest właśnie tragedia sumienia, kiedy zdajemy sobie 

sprawę, że nie da się walczyć w sumieniu i nie da się nie walczyć. Dla nas wojna jest obroną 

nas samych i tych, którzy tej obrony potrzebują761.  

W podobnym duchu sformułowano również tezę, inspirowaną myślą Nikołaja Gogola, która 

wskazuje na ścisły związek między rosyjskością a wojną jako konstytutywnym elementem 

tożsamości narodowej: 

Dla Gogola „rosyjski kodeks” to kodeks „wojskowego braterstwa”, który jest rozumiany jako 

ostateczny rozwój i esencja „rosyjskości”. Rosjanie to naród kszatriów, naród wojowników, 

nikt na świecie nie stoczył tylu wojen co Rosjanie i nikt nie ma bardziej chwalebnej historii 

militarnej niż Rosjanie. Ten kod kulturowy zwycięzców jest, według Gogola, najważniejszą 

rzeczą762.  

W ten sposób rosyjska myśl filozoficzna zostaje przekształcona w narzędzie ideologiczne, 

służące przedstawieniu wojny jako konstytutywnego elementu tożsamości narodowej oraz 

porządku metafizycznego. 

Drugim wektorem jest idea tzw. „boskiego wybraństwa narodu rosyjskiego”, 

 
760 В. Варава, dz. cyt., s. 54. 
761 А.А. Скворцов, Война как обыденность и выход из небытия, [w:] Великое русское исправление имен, 

dz. cyt., s. 143-144.  
762 О.А. Матвейчев, Николай Гоголь о „русском коде”, [w:] Первый большой философский собор, dz.cyt., 

Доклад 36, s. 336-342.  



241 

 

stanowiąca impuls do wzmocnienia narracji rosyjskiego mesjanizmu i imperializmu. 

Przykładowo Sundyukov, rozwijając koncepcję „boskiego wymiaru rosyjskiej tożsamości”, 

wskazuje na szczególną relację narodu rosyjskiego z Bogiem, która — w jego ujęciu — stanowi 

fundament duchowej misji Rosji. Jak pisze: 

W tym sensie naród rosyjski jest rzeczywiście narodem niosącym Boga, Bóg działa przez 

niego, a przyczynowe zamknięcie procesu modernistycznego przebija się przez niego. 

Możemy zmienić bieg historii, możemy obrócić bieg historii w kierunku, w którym powinien 

być obrócony zgodnie z Bożą opatrznością763.  

Odwoływanie się do tzw. „boskiego wybraństwa” służy tu jako narzędzie legitymizacji działań 

politycznych. W ten sposób odniesienia do rosyjskiej myśli religijnej służą retorycznemu 

zawłaszczaniu sacrum i przedstawianiu ekspansji jako dziejowego obowiązku.  

Trzecim wektorem są odwołania do religijnych motywów rosyjskiej filozofii, 

wykorzystywane do wzmacniania dyskursu o sakralnym charakterze nie tylko społeczeństwa, 

lecz także władzy. Podczas wystąpień zwracano uwagę na koncepcję „monarchii ludowej” 

Iwana Sołoniewicza, przywoływaną w kontekście refleksji nad religią i kwestią sumienia:  

Rosyjski ideał rodzimej monarchii opartej na samorządności ludu i supremacji cara wynika 

przede wszystkim z jego statusu religijnego — jako pomazańca Bożego, który ponosił 

szczególną odpowiedzialność przed Bogiem za swój lud. Rosyjska monarchia prawosławna 

opierała się na zasadzie religijnej, którą I. L. Sołoniewicz bardzo trafnie zdefiniował jako 

dyktaturę sumienia764. 

Innymi słowy, poprzez odwoływanie się do abstrakcyjnych i wysoce teoretycznych pojęć 

ideolodzy dokonują symbolicznej legitymizacji reżimu politycznego, nadając mu pozory 

moralnego i duchowego odrodzenia. 

Czwartym wektorem jest odwołanie do bizantynizmu, w szczególności do dziedzictwa 

Konstantina Leontjewa. Idea, że Rosja jest spadkobierczynią Bizancjum, pozostaje jedną z 

najbardziej rozpowszechnionych narracji ideologicznych. W wystąpieniach przywoływano 

idee Leontjewa w celu sakralizacji „silnej władzy autorytarnej”, która — zdaniem ideologów 

— „jest niezbędna do zachowania jedności narodów, grup etnicznych i regionów Rosji, 

charakteryzujących się odmiennymi kulturami i tradycjami”765. 

Należy zauważyć, że niemal wszystkie wystąpienia — w mniejszym lub większym 

stopniu — odwołują się do idei rosyjskiej myśli religijnej. Oprócz prac stricte filozoficznych 

 
763 Н. Сюндюков, Русская пустота, или к экзистенциальному пониманию истории, [w:] Великое русское 

исправление имен, dz. cyt., s. 199.  
764 В.Ю. Даренский, Основные концепты русской идеологической обороны, [w:] Великое русское 

исправление имен, dz. cyt., s. 128.  
765 Ю.В. Пущаев, Настоящая цель СВО и войны: дезападнизация Украины и России, [w:] Великое русское 

исправление имен, dz. cyt.,, s. 171.  



242 

 

aktywnie wykorzystywane są także narracje literackie, co wiąże się z charakterystycznym dla 

kultury rosyjskiej zjawiskiem literaturocentryzmu. W pewnym sensie dzieła z XIX i XX wieku 

okazują się najbardziej „uniwersalne” pod względem możliwości konstruowania argumentacji 

ideologicznej. Przyczynia się to również do kształtowania emocjonalnego odbioru przekazu i 

wzmacniania jego perswazyjności. 

4. Czwartą osią odniesień jest odwołanie do narracji radzieckich i poradzieckich. Myśl 

radziecka nie stanowi głównej narracji w omawianych konferencjach, niemniej jednak można 

wskazać pewne wyraźne tendencje. 

Narracja radziecka również pojawia się w analizowanym materiale, jednak nie odgrywa 

tak zasadniczej roli jak w przypadku wyżej wymienionych narracji. Wykorzystywana jest 

przede wszystkim w odniesieniu do II wojny światowej czy rehabilitacji stalinizmu. Służy to 

sakralizacji samej wojny, a także wzmacnianiu wizerunków bohaterów i mitu zwycięstwa. W 

kontekście narracji wojennych warto również zwrócić uwagę na okres zimnej wojny, który 

coraz częściej zaczyna pojawiać się we współczesnych refleksjach rosyjskich. Widoczny jest 

— choć wciąż niezbyt szeroko rozpowszechniony — powrót do antyamerykańskich narracji z 

okresu zimnej wojny, które stanowią wygodne narzędzie budowania ideologicznej tożsamości. 

W kontekście narracji radzieckich można zwrócić uwagę na odwołania do opowieści 

wojennych Andrieja Płatonowa, które są wykorzystywane w celu przedstawienia wojny jako 

doświadczenia nadającego życiu sens. Warawa interpretuje to jako „szansę uczynić swoje życie 

godnym, poprzez odzyskanie tej autentyczności, której nigdy nie brakowało w „pokojowym” 

życiu”766. W tym ujęciu wojna jawi się jako twórcza energia i forma zbawienia świata. Innym 

przykładem jest twórczość Aleksandra Gulygi, która wykorzystywana jest do wzmacniania 

obrazów wroga. Z tej perspektywy pojęcia „derusyfikacja” i „amerykanizacja” zostają 

zrównane i przedstawiane jako zjawiska tożsame. 

Wśród poradzieckich narracji centralne miejsce zajmuje odwołanie do Aleksandra 

Panarina, zwłaszcza w kontekście jego koncepcji „rewanżu historii”767. Dziedzictwo Panarina 

jest chętnie wykorzystywane przez współczesnych rosyjskich ideologów, ponieważ wzmacnia 

ono ich antyliberalne i imperialne narracje, nadając im pozory ciągłości intelektualnej. Jednym 

z istotnym wątków w odwołaniach do Panarina jest jego synkretyczne podejście cywilizacyjne, 

którego centralnym założeniem jest pojęcie syntezy — rozumianej jako dążenie do połączenia 

tradycji duchowych, kulturowych i politycznych w ramach jednej, uniwersalnej wizji Rosji. 

 
766 В.В. Варава, dz. cyt., s. 55.  
767 Zob. А. Панарин, Реванш истории. Российская стратегическая инициатива в XXI веке, Москва: 

Издательство „Русскiй мiръ” 2005.  



243 

 

Prace Panarina można określić jako próbę interpretacji wydarzeń historycznych w 

oparciu o zasadę dychotomii. Po pierwsze, warto zauważyć, że autor był zdecydowanym 

przeciwnikiem wizji liberalnej, postrzegając ją jako swoisty „generator przyszłych katastrof”. 

Z perspektywy ideologii kremlowskiej takie ujęcie okazuje się szczególnie użyteczne, 

ponieważ w oficjalnych dokumentach państwowych liberalizm przedstawiany jest jako 

ideologia destrukcyjna. Po drugie, analizując twórczość Panarina, należy podkreślić, że jej 

zasadniczy charakter wiąże się z afirmacją imperialnej natury państwa rosyjskiego. Innymi 

słowy, Panarin konstruował dychotomię, w której Rosja jawi się jako prawosławna 

(neobizantyjska) cywilizacja, podczas gdy Zachód był określany przez niego poprzez pojęcie 

„demokratycznego rasizmu”. W kontekście dziedzictwa Panarina Paolo Pizzolo podsumowuje 

jego myśl następująco:  

Analizując historię Rosji, Panarin uważał, że geograficzno-historyczne uwarunkowania kraju 

doprowadziły go do przyjęcia ustroju imperialnego. Rosja stanowiła, jego zdaniem, wiodącą 

siłę napędową konsolidacji alternatywnego modelu wobec globalizacji kierowanej przez USA. 

[…]. W swojej pracy Cywilizacja Prawosławna […] przedstawiał zachodnioeuropejski model 

jako oparty na zasadach kapitalizmu, hedonizmu, konsumpcjonizmu, racjonalizmu oraz tego, 

co nazywał „rasizmem demokratycznym768. 

Twórczość Panarina zyskała szczególną recepcję w kręgach religijnych, gdzie jego koncepcje 

są interpretowane jako próba połączenia myślenia teologicznego z wizją geopolityczną. W 

Rosji organizowana jest także coroczna konferencja poświęcona jego spuściźnie, co świadczy 

o trwałym wpływie jego idei na współczesny dyskurs ideologiczny. W pewnym sensie sam 

Panarin mógłby być postrzegany jako przedstawiciel tego typu myślicieli, których refleksja 

stanowi zasób dla rozmaitych projektów ideologicznych. 

Narracje radzieckie i poradzieckie, choć nie stanowią głównej osi analizowanego 

przekazu, pełnią istotną funkcję wspierającą. Z jednej strony wzmacniają one mitologizację i 

sakralizację wojny oraz pamięci o zwycięstwie, z drugiej zaś — dostarczają narzędzi do 

konstruowania wizji geopolitycznej, opartej na dychotomicznym podziale świata na Rosję i 

Zachód. W efekcie przyczyniają się one do utrwalenia przekonania o historycznej misji Rosji 

oraz do legitymizowania współczesnych działań politycznych jako kontynuacji wielkiego 

projektu dziejowego. 

Wspólnym mianownikiem wszystkich czterech osi narracyjnych jest ich funkcja 

legitymizacyjna. Wykorzystanie narracji polega bądź na jej dopasowaniu do własnych założeń, 

bądź na wyraźnej dekontekstualizacji. Umożliwia to arbitralne łączenie odległych tradycji w 

 
768 P. Pizzolo, Eurasianism: An ideology for the multipolar world, Rome 2019 [Rozprawa doktorska,  

Luiss — Libera Università Internazionale degli Studi Sociali], s. 116.  



244 

 

jedną narracyjną całość, która pozornie zakorzenia współczesną politykę w wielowiekowym 

dziedzictwie duchowym. W ten sposób ideologia zaczyna pretendować do roli „filozofii 

państwowej”. W kolejnych częściach rozdziału uwaga zostanie skierowana na sposoby 

legitymizacji dyskursu politycznego Putina poprzez odwołania do narracji filozoficznych, 

służących uzasadnieniu współczesnych projektów politycznych.  

 

5.2. Wybrane koncepcje w retoryce Putina: ku problemowi 

instrumentalizacji 

5.2.1. Pasjonarność (Gumilow) 

W ideologicznym dyskursie współczesnej Rosji wyraźnie widoczna jest recepcja 

neoeurazjatyckich poglądów Lwa Gumilowa. Temat ten — a zwłaszcza recepcja i 

instrumentalizacja idei Gumilowa w dyskursie politycznym — został szeroko opracowany w 

badaniach nad eurazjatyzmem. W tej perspektywie, jak zaznacza Bartosz Gołąbek „Swoistym 

łącznikiem między eurazjatyzmem międzywojennym a współczesnością rosyjską mógł okazać 

się Lew Gumilow”769.  

Lew Gumilow (1912–1992) był rosyjskim historykiem, geografem i etnologiem, synem 

poetów Anny Achmatowej i Nikołaja Gumilowa. Jego działalność naukowa, wielokrotnie 

przerywana represjami radzieckimi, doprowadziła do sformułowania oryginalnej teorii 

etnogenezy, w której próbował połączyć elementy nauk przyrodniczych z refleksją historyczno-

kulturową. Centralnym pojęciem jego koncepcji stała się pasjonarność — kategoria mająca 

wyjaśniać dynamikę rozwoju cywilizacji i narodów.  

Odwoływania się do teorii pasjonarności są widoczne zarówno w kręgach politycznych, 

jak i religijnych współczesnej Rosji. Pojęcie to jest dziś aktywnie wykorzystywane w dyskursie 

ideologicznym, zwłaszcza w kontekście tożsamości narodowej oraz dynamiki procesów 

historycznych. 

W dyskursie politycznym współczesnej Rosji pojęcie pasjonarności Gumilowa — 

rozwinięte w ramach jego teorii etnogenezy — należy do najczęściej przywoływanych kategorii 

służących legitymizacji wizji tzw. „woli narodu”. Koncepcja ta została sformułowana przez 

autora podczas pobytu w więzieniu „Kriesty” (ros. Кресты) w Petersburgu w latach 50. XX 

wieku, a następnie rozwijana w kolejnych dekadach, zwłaszcza w pracach Etnogeneza i 

biosfera Ziemi (ros. Этногенез и биосфера Земли) oraz Etnosfera: historia ludzi i historia 

 
769 B. Gołąbek, Lew Gumilow i Aleksander Dugin. O dwóch obliczach eurazjatyzmu w Rosji po 1991 roku, 

Kraków: Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego 2012, s. 10.  



245 

 

przyrody (ros. Этносфера: история людей и история природы). Gumilow, łącząc elementy 

biologii, historii i geopolityki, dążył do wyjaśnienia mechanizmów rozwoju cywilizacji, 

posługując się kategoriami m.in. takimi jak etnos, energia, impuls czy pasjonariusze. Według 

jego ujęcia etnos powstaje w wyniku pasjonarnego impulsu, który inicjuje proces kształtowania 

się wspólnoty historycznej. Z kolei przez etnos rozumiał on swoisty „organizm społeczny” o 

własnej dynamice, zdolny do długotrwałego trwania, samoreprodukcji i rozwoju w określonych 

warunkach środowiskowych. Przez etnos rozumiał:  

Zbiorowość osobników przeciwstawiająca się wszystkim innym zbiorowościom. Nie istnieje 

żaden realny wyróżnik pozwalający na określenie etnosu, który można by zastosować do 

wszystkich znanych nam przypadków: język, pochodzenie, zwyczaje, kultura materialna czy 

ideologia bywają czasem czynnikami decydującymi, lecz innym razem — nie. Jedno możemy 

wyłączyć poza nawias: uznanie przez każdego osobnika, że „my jesteśmy tacy, a wszyscy inni 

— inni”770. 

W procesach etnogenezy szczególne znaczenie Gumilow przypisywał tzw. pasjonarności, 

która, jego zdaniem, odgrywa kluczową rolę w mechanizmach rozwoju etnosów. Pasjonarność 

— w ujęciu Gumilowa — to „nadmiar energii biochemicznej żywej substancji, przejawiający 

się jako zdolność człowieka do ponadnormalnego wysiłku”771. Według Gumilowa stanowi ona 

cechę jednostki wyjątkowej, wyróżniającej się zdolnością do przekraczania przeciętnych granic 

ludzkiej aktywności. Można ją rozumieć jako wewnętrzną energię lub motywację napędzającą 

działania człowieka w procesie historycznym. Istotne jest podkreślenie, że, według tej 

koncepcji, pasjonarność może przejawiać się zarówno w sposób pozytywny, prowadząc do 

tworzenia i rozwoju cywilizacji, jak i negatywny, skutkując destrukcją oraz chaosem 

społecznym. 

W kręgach akademickich teoria Gumilowa spotkała się z krytyką i została oceniona jako 

pseudonaukowa. Współcześni rosyjscy historycy wskazują na brak naukowego charakteru i 

metodologicznej rzetelności tej koncepcji772. Badacze ci, odwołując się do analizy historycznej, 

podkreślają, że teoria Gumilowa nie spełnia podstawowych kryteriów naukowości. Na jej 

potencjalną niebezpieczność zwraca uwagę szczególnie Sznirelman, który zauważa:  

Tymczasem koncepcje, które przedostały się do mediów masowych, a nawet do podręczników 

szkolnych, wcale nie są nieszkodliwe. […] Z przedstawienia etnosów jako zamkniętych 

 
770 Л. Н. Гумилев, О термине „этнос”, Электронная библиотека RoyalLib. 

https://royallib.com/read/gumilev_lev/o_termine_etnos.html#0 [dostęp: 11.03.2024].  
771 L. Gumilow, Od Rusi do Rosji, przeł. E. Rojewska-Olejarczuk, Warszawa: Polski Instytut Wydawniczy 2004, 

s. 278.  
772 O krytycznych tendencjach wobec koncepcji Gumilowa zob. m.in. В. Кореняко, К критике концепции 

Л.Н.Гумилева, Скепсис. Научно-просветительский журнал. https://scepsis.net/library/id_3308.html [dostęp: 

15.03.2023]. 



246 

 

całości, posiadających własny światopogląd i stereotypy zachowań, wynika idea ich 

kulturowej nieprzystawalności. Z kolei nauka o różnych „fazach etnogenezy” nieuchronnie 

prowadzi do przekonania o realnej nierówności, fatalnej niestabilności państw 

wieloetnicznych, a nawet o „konflikcie” cywilizacji. Współcześnie idea „kulturowej 

nieprzystawalności” stała się głównym hasłem nowego (kulturowego) rasizmu, który kładzie 

szczególny nacisk na rzekomo wyjątkowo trwałe wartości kulturowe, mające nieuchronnie 

skazywać „tubylców” na konflikt z „obcymi” lub „cudzoziemcami”773.  

Sznirelman zwraca również uwagę na rosnącą popularność tej teorii w niektórych kręgach 

naukowych. Niemniej jednak koncepcja ta staje się jednym z fundamentów w procesie 

konstruowania humanistycznych podstaw współczesnej rosyjskiej ideologii.  

W rosyjskim dyskursie politycznym pojęcie pasjonarności zajmuje istotne miejsce i 

często przywoływane jest w kontekście współczesnych interpretacji dziejów. Sam termin 

pasjonarność stanowi dość abstrakcyjny konstrukt, który może być wykorzystywany w celach 

ideologicznych, oferując społeczeństwu określony sposób myślenia o historii i tożsamości. Do 

koncepcji Gumilowa regularnie nawiązuje Putin, wykorzystując ją w retoryce dotyczącej 

narodowej siły i rozwoju państwa. Na przykład w 2012 roku, podczas przemówienia do 

Zgromadzenia Federalnego, odwołał się on do teorii pasjonarności w kontekście rywalizacji o 

zasoby w przestrzeni globalnej: 

Globalny rozwój staje się coraz bardziej nierównomierny. Dojrzewa grunt pod nowe konflikty 

o charakterze ekonomicznym, geopolitycznym i etnicznym. […] To, kto wysunie się na 

prowadzenie, a kto pozostanie outsiderem i nieuchronnie utraci swoją samodzielność, będzie 

zależeć nie tylko od potencjału ekonomicznego, ale przede wszystkim od woli każdego 

narodu, od jego wewnętrznej energii — jak mówił Lew Gumilow — od pasjonarności, od 

zdolności do ruchu naprzód i do zmian774. 

Charles Clover w swojej analizie określił użycie tego pojęcia przez Putina jako sygnał 

wskazujący na ideologiczne znaczenie teorii Gumilowa w dyskursie politycznym współczesnej 

Rosji:  

Mimowolne wspomnienie przez Putina zmarłego rosyjskiego historyka Lwa Gumilowa oraz 

użycie tego osobliwego słowa pasjonarność niewiele znaczyło dla osób niezaznajomionych z 

tematem; jednak dla tych, którzy znali konserwatywne teorie nacjonalizmu […] miało to duże 

znaczenie. Był to klasyczny sygnał Kremla — to, co w polityce amerykańskiej określa się 

mianem dog whistle — czyli sposób komunikowania określonych treści wybranym grupom w 

sposób zrozumiały jedynie dla nich. Była to forma ogłoszenia w sposób zaprzeczalny tego, 

czego Putin prawdopodobnie nie mógłby powiedzieć wprost — że pewne kręgi w strukturach 

 
773 В.А. Шнирельман, Лев Гумилев: от „пассионарного напряжения” до „несовместимости культур”, 

„Научное сообщество” 2009, nr 3, s. 214.  
774 Послание Президента Федеральному Собранию, Президент России 12.12.2012. 

http://www.kremlin.ru/events/president/transcripts/messages/17118 [dostęp: 07.12.2021]. 



247 

 

państwowych cieszą się jego zrozumieniem i poparciem775. 

Do teorii pasjonarności odwołuje się również patriarcha Cyryl, który określił to pojęcie 

jako „zdolność narodu do dokonywania czynu heroicznego”776. Według niego pasjonarność 

stanowi potencjał umożliwiający przetrwanie cywilizacji777. W obrębie dyskursu religijnego 

termin ten funkcjonuje także w kontekście służenia cerkiewnego778. W tym kontekście 

pasjonarność wykracza poza pierwotne ramy teorii Gumilowa i staje się elementem również 

dyskursu religijnego.  

Pomijając szczegóły teoretyczne i kontrowersje metodologiczne, warto zauważyć, że 

pojęcie pasjonarności pełni funkcję wygodnej kategorii interpretacyjnej, ułatwiającej 

ideologiczne racjonalizację dyskursu. Z natury kontrowersyjny i wysoce abstrakcyjny termin 

pełni funkcję retorycznego wsparcia w rozwijaniu argumentacji dotyczącej rosyjskiego 

potencjału cywilizacyjnego poprzez tzw. „energię narodu”. Zabieg ten służy wzmacnianiu tezy 

o tzw. „wyjątkowości rosyjskiej”.  

5.2.2. Cywilizacja rosyjska (Danilewski) 

Teorie cywilizacyjne stanowią jedno z kluczowych narzędzi konceptualizacji 

współczesnego rosyjskiego dyskursu ideologicznego. W oficjalnych dokumentach 

państwowych, jak pokazano w poprzednich rozdziałach, Federacja Rosyjska jest przedstawiana 

jako cywilizacja o charakterze unikalnym, co stanowi jeden z kluczowych elementów 

współczesnej narracji ideologicznej. Ukształtowanie tej wizji następowało w oparciu o 

podejście cywilizacyjne, które w rosyjskiej myśli historyczno-filozoficznej ma długą tradycję i 

łączy się z refleksją nad miejscem Rosji w świecie. Podejście cywilizacyjne w rosyjskiej 

historiozofii było reprezentowane przede wszystkim przez Mikołaja Danilewskiego, którego 

twórczość została szeroko zaadaptowana w dyskursie ideologicznym współczesnej Rosji.  

Mikołaj Danilewski (1822–1885) był myślicielem o orientacji konserwatywnej, jednym 

z czołowych teoretyków panslawizmu oraz zwolennikiem podejścia cywilizacyjnego. Jego 

koncepcja opiera się na opozycji między Europą a Rosją, przy czym szczególny nacisk 

położony został na określenie konfrontacji dwóch cywilizacji — germano-romańskiej oraz 

 
775 C. Clover, Lev Gumilev: passion, Putin and power, „Financial times” 11.03.2016. 

https://www.ft.com/content/ede1e5c6-e0c5-11e5-8d9b-e88a2a889797 [dostęp: 08.12.2021]. 
776 Патриарх Кирилл считает важным для России развитие Арктики, Журнал Фома 28.02.2014. 

https://foma.ru/patriarx-kirill-schitaet-vazhnyim-dlya-rossii-razvitie-arktiki.html [dostęp: 10.12.2021]. 
777 Выступление Святейшего Патриарха Кирилла на II Международном православном студенческом 

форуме, Официальный сайт Московского Патриархата 14.10.2016. 

http://www.patriarchia.ru/db/text/4640021.html [dostęp: 11.12.2021]. 
778 Церковное молодежное служение должно быть пассионарным, Православие.ru 23.08.2018. 

https://pravoslavie.ru/115288.html?ysclid=miuyqttewx87822241 [dostęp: 13.12.2021]. 



248 

 

słowiańskiej. Centralnym elementem jego myśli jest pojęcie słowiańskiego typu kulturowo-

historycznego, którego centrum, według niego, powinna stanowić Rosja. Autor wyróżnia cztery 

ścieżki rozwoju samoistnego, spośród których kluczową rolę przypisuje ścieżce religijnej: 

Od strony obiektywnej, merytorycznej, Rosjanie i większość innych narodów słowiańskich 

byli historycznie przeznaczeni do tego, by wraz z Grekami być głównymi strażnikami żywej 

spuścizny prawdy religijnej — prawosławia, a więc być kontynuatorami wielkiego dzieła, 

które przypadło Izraelowi i Bizancjum, być narodami wybranymi przez Boga. Od strony 

podmiotowej, mentalnej, Rosjanie i inni Słowianie są obdarzeni pragnieniem prawdy 

religijnej, o czym świadczą zarówno normalne przejawy, jak i same wypaczenia tego 

duchowego dążenia779. 

W jego ujęciu duchowy wymiar cywilizacji słowiańskiej ma charakter teocentryczny i 

mesjanistyczny. Według Danilewskiego idea słowiańska „powinna być najwyższą ideą, wyższą 

od nauki, wyższą od wolności, wyższą od oświecenia, wyższą od wszelkich ziemskich dóbr” 

780. W koncepcji tej utworzenie ogólnosłowiańskiej federacji stanowi „jedyne sensowne, a 

zatem jedyne możliwe rozwiązanie kwestii wschodniej”781. Innymi słowy, Danilewski rozwija 

idee panslawizmu, przypisując Rosji kluczową rolę w procesie integracji i rozwoju cywilizacji 

słowiańskiej. 

We współczesnej Rosji idee te znajdują szerokie odzwierciedlenie, a sama koncepcja 

„Rosji jako unikalnej cywilizacji” pełni funkcję aksjomatu ideologicznego. Widać to również 

w wypowiedziach Putina, który bezpośrednio odwołuje się do słów Danilewskiego: 

Сhciałbym tutaj przytoczyć słowa wielkiego rosyjskiego filozofa Nikołaja Jakowlewicza 

Danilewskiego, który uważał, że postęp nie polega na tym, aby wszyscy szli w jednym 

kierunku — jak do tego skłaniają nas niektórzy nasi oponenci — ponieważ w takim przypadku 

postęp szybko by się zakończył, jak zauważa Danilewski. Przeciwnie, postęp polega na tym, 

aby „przemierzyć całe pole, które stanowi obszar historycznej działalności ludzkości, we 

wszystkich kierunkach”. I dodaje on, że żadna cywilizacja nie może chełpić się tym, iż 

reprezentuje najwyższy punkt rozwoju”782. 

Wypowiedzi Putina wskazują na ideologiczne wykorzystanie dorobku Danilewskiego, 

szczególnie w kontekście cywilizacyjnej konfrontacji z Zachodem i legitymizacji rosyjskiej 

wizji wielobiegunowego ładu międzynarodowego. 

Warto przy tym zwrócić uwagę, że najczęstszym sposobem wykorzystania dorobku 

Danilewskiego przez współczesnych ideologów jest odwoływanie się do jego koncepcji w celu 

 
779 Н. Данилевский, Россия и Европа. Взгляд на культурные и политические отношения славянского мира 

г германо-романскому, Москва: Благословение. Институт русской цивилизации 2011, s. 577.  
780 Tamże, s. 154. 
781 Tamże, s. 474. 
782 Заседание Международного дискуссионного клуба „Валдай”, Президент России 27.10.2022. 

http://kremlin.ru/events/president/news/69695 [dostęp:14.03.2023].  



249 

 

określenia tożsamości Rosji i jej cywilizacyjnej definicji. Przykładem współczesnej 

instytucjonalizacji tego dziedzictwa jest sekcja poświęcona Danilewskiemu w ramach VRNS, 

której konkluzje podkreślają narodocentryczny charakter rosyjskiej cywilizacji783.  

Istotne jest również to, że współcześni ideolodzy w dużej mierze pomijają koncepcję 

słowiańskiego typu kulturowo-historycznego zaproponowaną przez Danilewskiego. 

Koncentrują uwagę przede wszystkim na Rosji, starając się poprzez odwołania do jego słów 

przedstawić ją nie jako część cywilizacji słowiańskiej, lecz jako samodzielną, unikalną 

cywilizację. Jak zauważa Patulski: 

We współczesnej Rosji, nawiązując do klasycznych prac Danilewskiego, powszechnie uznaje 

się, iż Rosja stanowi osobny „świat” i osobny „typ kulturowo-polityczny”. W odróżnieniu od 

Danilewskiego współcześnie odrzuca się przekonanie o istnieniu cywilizacji „słowiańskiej”, 

której częścią byłaby Rosja, odrzuca się także Huntingtonowskie postrzeganie Rosji jako 

kraju-centrum cywilizacji prawosławnej, a podkreśla się, iż Rosja stanowi osobną, 

wieloetniczną i różnorodną religijnie samoistną cywilizację rosyjską, a rosyjscy uczeni starają 

się zidentyfikować i opisać jej istotę784. 

Innymi słowy, można zauważyć bezpośrednie ideologiczne zawłaszczenie i reinterpretację 

dziedzictwa Danilewskiego. Właśnie z wykorzystaniem tego podejścia rozwijana jest 

koncepcja tzw. „ruskiego miru”, przy czym sam paradygmat cywilizacyjny służy nie tyle 

podkreślaniu odrębności kulturowej, ile tworzeniu intelektualnego zaplecza dla idei o odrębnej 

rosyjskiej cywilizacji, a w konsekwencji także legitymizacji motywów geopolitycznych. Warto 

jednak zauważyć, że współczesne interpretacje tego dziedzictwa eksponują różne elementy: 

prawosławie, język rosyjski, wspólną historię i inne czynniki kulturowe, co w efekcie 

doprowadziło do ukształtowania synkretycznego i ideologicznie niejednorodnego rozumienia 

pojęcia „rosyjska cywilizacja”. Choć Danilewski podkreślał szczególną rolę Rosji w rozwoju 

cywilizacji słowiańskiej, współczesne odwołania do jego myśli mają charakter wybitnie 

instrumentalny i retorycznie przesuwają akcent z tzw. cywilizacji słowiańskiej na kategorię 

cywilizacji rosyjskiej. 

5.2.3. Kwitnąca złożoność (Leontjew)  

Współczesny dyskurs ideologiczny odwołuje się do spuścizny Konstantego Leontjewa 

przede wszystkim poprzez koncepcję kwitnącej złożoności (ros. цветущая сложность), która 

 
783 Zob. Н.Я. – основоположник цивилизационного метода в исследовании истории, ВРНС. 

https://vrns.ru/news/v-ramkah-xvi-vsemirnogo-russkogo-narodnogo-sobora-sostoyalas-sektsiya-n-ya-

danilevskiy-osnovopolozh/ [dostęp: 15.12.2021]. 
784 J. Potulski, Współczesne kierunki rosyjskiej myśli geopolitycznej. Między, ideologicznym dyskursem a praktyką. 

Gdańsk 2010, s. 220.  



250 

 

pełni funkcję figury cywilizacyjnej, zakładającej istnienie szczytowego etapu rozwoju. 

Konstanty Leontjew (1831–1891) był rosyjskim myślicielem, publicystą i estetą, 

jednym z przedstawicieli filozofii konserwatywnej XIX wieku. Głównymi ideami 

wykorzystywanymi w rosyjskim dyskursie ideologicznym są dwie koncepcje. Po pierwsze, 

idea „kwitnącej złożoności” jako etapu rozkwitu w ramach „trójjedynego procesu rozwoju” 

społeczeństwa. Po drugie, idea bizantynizmu, rozumianego jako duchowo-polityczny ideał i 

fundament rosyjskiej tożsamości. 

Leontjew pojmował bizantynizm nie tylko jako dziedzictwo religijne, lecz także jako 

model państwowości oparty na hierarchii, dyscyplinie i sakralnym charakterze władzy, zdolny 

przeciwstawić się moralnemu i ideowemu rozkładowi Zachodu. W dziele Bizantynizm i 

słowiańszczyzna (ros. Византизм и славянство) Leontjew formułuje wizję bizantynizmu jako 

nadrzędnej zasady porządku religijnego i państwowego, która, według autora, powinna zostać 

odrodzona w Rosji. Swego rodzaju jest to próbą skonstruowania synkretycznej koncepcji o 

naturze rosyjskiej państwowości, która opiera się na idei połączenia słowianizmu plemiennego 

i bizantynizmu kościelnego785. Justyna Kroczak podkreśla: „Bizantynizm stanowił zatem 

fundament kulturalno-światopoglądowy Rosji i określił dynamizm jej wzrostu i 

samodoskonalenia się”786.  

W przeciwieństwie do Danilewskiego, Leontjew odrzucał egalitarną wizję cywilizacji 

słowiańskiej i dążył do wypracowania hierarchicznego modelu kultury, którego metaforą stała 

się „kwitnąca złożoność”. W tym kontekście istotne jest również podkreślenie różnic między 

Leontjewem a panslawistami, którzy również akcentowali prawosławny charakter kultury 

rosyjskiej. Jak zauważa Przebinda:  

Ambiwalentny był stosunek Leontjewa do panslawizmu. Był on — co prawda — 

zwolennikiem teorii typów kulturowych Danilewskiego i uważał, zgodnie z nim, że Rosji dane 

będzie stworzyć nowy typ, który zastąpi kulturę romano-germańskiej Europy. Jednak 

marzenie Danilewskiego o wyzwoleniu Słowian uważał za ideę „platoniczną”, a nawet 

szkodliwą. Słowianie, zarówno zachodni, jak i południowi, mogą przynieść Rosji jedynie zło. 

Ideałem ich elit politycznych jest bowiem liberalizm, a nie bizantyjskie prawosławie. 

Leontjew był przeciwnikiem panslawizmu liberalnego (o który posądzał Danilewskiego), a 

zwolennikiem panslawizmu prawosławnego787.  

W ramach rosyjskiego dyskursu ideologicznego Leontjew przywoływany jest przede 

 
785 Zob. К. Леонтьев, Византинизм и славянство, Москва: АСТ 2007. 
786 J. Kroczak, Filozofowie rosyjscy o bizantyjskim dziedzictwie na Rusi, „Przegląd Filozoficzny – Nowa Seria” 

2016, nr 2 (98), s. 410.  
787 G. Przebinda, „Bizantyjski” estetyzm Konstantiego Leontjewa, „Roczniki humanistyczne” 1995, Tom XLIII, 

zeszyt 7, s. 193.  



251 

 

wszystkim w kontekście idei „kwitnącej złożoności”. W tym miejscu warto zwrócić uwagę na 

przemówienie Putina podczas Klubu Wałdajskiego, które Szczipkow z kolei określił jako 

„wystąpienie na temat ideologii przyszłości”788. W swoim przemówieniu Putin, analizując 

problem deficytu strategii i ideologii przyszłości, odwołał się do myśli Leontjewa, 

wykorzystując jego koncepcję do podkreślenia cywilizacyjnego znaczenia i szczególnej misji 

Rosji w świecie. Jak powiedział: „Rosja, jak obrazowo ujął to filozof Konstantin Leontjew, 

zawsze rozwijała się jako «kwitnąca złożoność» — jako państwo-cywilizacja, scalone przez 

naród rosyjski, język rosyjski, kulturę rosyjską, Rosyjski Kościół Prawosławny oraz inne 

tradycyjne religie Rosji”789.  

Leontjew jest wykorzystywany w rosyjskim dyskursie ideologicznym przede 

wszystkim jako narzędzie ukazywania potencjału Rosji oraz kreowania wizji jej przyszłości. W 

tym kontekście konstruuje się przeciwstawienie, według którego Europa przedstawiana jest 

jako przestrzeń „ponownego uproszczenia”, podczas gdy Rosja — jako uosobienie „kwitnącej 

złożoności”. Innymi słowy, kategoria ta pełni funkcję uzasadnienia tezy, że tradycje stanowią 

gwarancję „kwitnącej złożoności” rosyjskiej cywilizacji. 

Permanentne odwoływanie się do idei Leontjewa jest widoczne na wszystkich 

płaszczyznach dyskursu ideologicznego, a także w środowiskach religijnych. Pod wieloma 

względami Leontjew przedstawiany jest jako filozof, którego dziedzictwo jest aktywnie 

reinterpretowane w tych obszarach. Samo pojęcie „kwitnącej złożoności” wykorzystywane jest 

w celu definiowania zarówno koncepcji „ruskiego miru”, jak i tzw. rosyjskiej idei 

eurazjatyckiej. Na przykład Dugin wskazuje: 

Teza o „kwitnącej złożoności” Konstantego Leontjewa najlepiej nadaje się do opisu tego 

systemu, który stanowi istotę eurazjatyzmu. Nie uproszczenie nacjonalizmu, nie uproszczenie 

liberalizmu, nie dogmat marksizmu, lecz właśnie „kwitnąca złożoność” albo „imperium 

kwitnącej złożoności” stanowi kwintesencję filozofii politycznej eurazjatyzmu790. 

Koncepcja „kwitnącej złożoności” pełni funkcję figury retorycznej, za pomocą której 

uzasadniana jest idea cywilizacyjna.  

W odniesieniu do bizantynizmu należy natomiast zauważyć drugi wymiar recepcji, w 

 
788 А.В. Щипков, Политические речи Владимира Путина и перспективы развития национальной 

идеологии. Синодальный отдел по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ 08.02.2023. https://sinfo-

mp.ru/politicheskie-rechi-vladimira-putina-i-perspektivy-razvitiya-naczionalnoj-ideologii.html [dostęp: 

21.03.2023].  
789 Заседание международного дискуссионного клуба „Валдай”, Президент России 19.09.2013…[dostęp: 

18.12.2021]. 
790 Дугин Александр: „Евразийская идея. Империя, цветущей сложности”, Евразийский философский 

конгресс 18.02.2024. https://eaphilcong.com/tpost/vdyyns3cp1-dugin-aleksandr-evraziiskaya-ideya-imper 

[dostęp: 23.03.2024].  



252 

 

ramach którego widoczne jest konsekwentne odwoływanie się do myśli Leontjewa oraz 

akcentowanie idei ciągłości cywilizacyjnej z dziedzictwem Bizancjum. Tendencja ta jest 

charakterystyczna dla rosyjskiej ideologii. Najczęściej odnosi się ona do historycznego 

wymiaru problemu ciągłości cywilizacyjnej Rosji, który sam w sobie pozostaje kwestią sporną 

w dyskursie akademickim. Bizantynolog Siergiej Iwanow w jednym z wywiadów określa tę 

tendencję jako przejaw ideologicznej mistyfikacji: 

Mit jest zawsze prosty: jesteśmy prawosławni, co oznacza, że otrzymaliśmy wszystko od 

prawosławnego Bizancjum. Co więcej, od razu okazuje się, że ona też wiele od nas otrzymała: 

Słowianie mieli wspólnotę, którą przywieźli do Bizancjum, a Bizancjum żyło tak długo właśnie 

dlatego, że podobnie jak my Rosjanie miało wspólnotę chłopską. Okazuje się, że byliśmy 

jednym i tym samym791. 

Tego rodzaju narracja pełni funkcję ideologicznego narzędzia legitymizacji i kształtowania 

zbiorowej wyobraźni, opierając się na selektywnym wykorzystywaniu tradycji 

konserwatywnej. 

5.2.4. Patriotyzm (Iljin)  

Nawiązując do kwestii przedstawionej w ramach podejścia cywilizacyjnego, należy 

zwrócić szczególną uwagę na recepcję poglądów Iwana Iljina. W dyskursie medialnym Iljin 

często określany jest mianem „ulubionego filozofa Putina”792. Warto podkreślić, że od początku 

swojej prezydentury Putin wielokrotnie odwoływał się do jego myśli i cytował jego 

wypowiedzi. W literaturze badawczej analiza odniesień do Iljina jest często interpretowana w 

kontekście porównań z retoryką faszystowską. 

Iwan Iljin (1883–1954) — rosyjski filozof, prawnik i myśliciel religijny nurtu 

konserwatywnego, jeden z przedstawicieli filozofii emigracyjnej pierwszej połowy XX wieku. 

Jego idee łączą prawosławną antropologię, naukę o duchowej osobowości i świadomości 

prawnej z koncepcją „państwa prawnego” rozumianego jako organizm religijno-moralny. Iljin 

postrzegał Rosję jako odrębną cywilizację, której misją jest zachowanie duchowych podstaw 

kultury chrześcijańskiej i tzw. „służenie dobru poprzez ład państwowy”. Centralne miejsce w 

jego filozofii zajmuje pojęcie ducha narodowego, wyrażające wewnętrzną jedność narodu 

opartą na wierze, sumieniu i historycznym przeznaczeniu Rosji. 

Warto zauważyć, że twórczość Iljina w analizach współczesnego rosyjskiego dyskursu 

 
791 Россия – наследница Византии?, Арзамас. https://arzamas.academy/materials/877 [dostęp: 20.12.2023]. 
792 Zob. m.in.: Иван Ильин – любимый философ Путина, Медуза 25.04.2024. 

https://meduza.io/feature/2024/04/25/ivan-ilin-lyubimyy-filosof-putina-kotoryy-simpatiziroval-fashistam-v-

rggu-rabotaet-politicheskaya-shkola-nazvannaya-v-ego-chest-ee-vozglavlyaet-aleksandr-dugin [dostęp: 

19.05.2024].  



253 

 

ideologicznego bywa interpretowana w powiązaniu z jego zainteresowaniem faszyzmem. 

Część badaczy zwraca uwagę na kompleksowy, rewizjonistyczny projekt ustrojowy obecny w 

jego pismach, charakteryzujący się militarystycznym pojmowaniem państwa, akcentowaniem 

tradycyjnych wartości, kultu przywódcy oraz idei silnej, scentralizowanej władzy. W literaturze 

przedmiotu podkreśla się również wyrażane przez Iljina sympatie wobec niektórych 

faszystowskich reżimów pierwszej połowy XX wieku. 

Jednocześnie należy zaznaczyć, że w rosyjskim dyskursie politycznym przywoływane 

są selektywnie inne fragmenty jego twórczości, pozbawione najbardziej kontrowersyjnych 

akcentów i dostosowane do współczesnej narracji ideologicznej. Jak zauważa Laruelle:  

Wszystkie te cytaty odzwierciedlają najbardziej tradycyjne postrzeganie Rosji, jej kultury i 

roli państwa, a żaden z nich nie odnosi się do najbardziej kontrowersyjnych wypowiedzi Iljina 

na temat faszystowskich Niemiec czy Włoch. Innymi słowy, Iljin został włączony do 

kremlowskiego panteonu właśnie za swoje raczej banalne wypowiedzi, a nie za faszystowskie 

idee793. 

Niemniej jednak Iljin pozostaje ważnym punktem odniesienia we współczesnej refleksji 

politycznej w Rosji — jego cytaty regularnie pojawiają się w wystąpieniach Putina, zwłaszcza 

w momentach określanych jako „kryzysowe”. 

Po aneksji Krymu w 2014 roku Putin w jednym ze swoich przemówień przywołał 

wypowiedź Iljina, eksponując w ten sposób kategorię tzw. duchowej jedności narodu 

rosyjskiego:  

Przytoczę w tym kontekście jeden cytat: „Kto kocha Rosję, ten powinien pragnąć dla niej 

wolności; przede wszystkim wolności samej Rosji — jej międzynarodowej niezależności i 

samodzielności; wolności Rosji jako jedności kultury rosyjskiej i wszystkich innych kultur 

narodowych; i wreszcie — wolności dla rosyjskich ludzi, wolności dla nas wszystkich: 

wolności wiary, poszukiwania prawdy, twórczości, pracy i własności” (Iwan Iljin). Zawarty 

jest w tym głęboki sens i dobre przesłanie dla nas wszystkich w obecnych czasach 794. 

Podczas wystąpienia z okazji tzw. „przyłączenia” ŁNR i DNR do Federacji Rosyjskiej Putin 

odwołał się do kategorii „duchowej siły” narodu rosyjskiego, przeciwstawiając ją — w ramach 

retorycznego zabiegu — „agresywnej” polityce Stanów Zjednoczonych wobec reszty świata. 

W ten sposób zarysował dychotomiczną opozycję między „Rosją duchową” a „Zachodem 

materialistycznym”, będącą stałym elementem współczesnej narracji ideologicznej. 

Symbolicznym zwieńczeniem przemówienia było odwołanie do słów Iljina: 

 
793 М. Ларюэль, В поисках философа, вдохновившего Путина, Riddle 19.04.2018. https://ridl.io/ru/v-poiskah-

filosofa-vdohnovivshego-put/ [dostęp: 21.12.2023]. 
794 Послание Президента Федеральному Собранию, Президент России 04.12.2014. 

http://www.kremlin.ru/events/president/transcripts/messages/47173 [dostęp: 21.12.2023]. 



254 

 

Chcę zakończyć swoje wystąpienie słowami prawdziwego patrioty, Iwana Aleksandrowicza 

Iljina: „Jeśli uważam Rosję za moją Ojczyznę, oznacza to, że po rosyjsku kocham, 

kontempluję i myślę, po rosyjsku śpiewam i mówię; że wierzę w duchowe siły narodu 

rosyjskiego. Jego duch jest moim duchem, jego los – moim losem, jego cierpienie — moim 

bólem, a jego rozkwit — moją radością”795. 

Wśród tekstów, do których odwołuje się Putin, znajdują się właśnie cytowane fragmenty z 

Naszych zadań. Losu historycznego i przyszłości Rosji (ros. Наши задачи. Историческая 

судьба и будущее России)796 oraz z Za narodową Rosję. Manifestu ruchu rosyjskiego (ros. За 

национальную Россию. Манифест русского движения)797. Odniesienia te koncentrują się 

przede wszystkim wokół koncepcji patriotyzmu rozwijanej przez Iljina, w której istotne miejsce 

zajmują kategorie nacjonalizmu. W jednym ze swoich wystąpień Putin określił siebie mianem 

„głównego nacjonalisty”, definiując nacjonalizm jako szczególną formę patriotyzmu — gest 

ten można interpretować jako pośrednie nawiązanie do myśli Iljina, dla którego miłość do 

ojczyzny miała wymiar duchowy i ściśle łączyła się z ideą narodowej wspólnoty. Innymi słowy, 

współczesna recepcja Iljina w dyskursie politycznym opiera się przede wszystkim na 

podkreślaniu wątków nacjonalistyczno-patriotycznych, pomijając przy tym bardziej 

kontrowersyjne aspekty jego spuścizny.  

Zwraca uwagę fakt, że spuścizna Iljina bywa wykorzystywana nie tylko ze względu na 

szeroki zakres poruszanych przez niego zagadnień, które stanowi punkt wyjścia dla 

formułowania określonych narracji ideologicznych, lecz także z uwagi na charakterystyczny, 

prawniczy sposób argumentacji i specyficzny styl wypowiedzi. Jak zauważa Adam Sawicki: 

„Iljin, mający wykształcenie prawnicze, ujmował problem sprzeciwiania się złu siłą w duchu 

państwa i prawodawstwa”798. Częste przywoływanie Iljina można tłumaczyć m.in. jego 

charakterystycznym, „prawniczym” stylem — suchym, bezpośrednim i nacechowanym 

formalnym tonem, co szczególnie uwidacznia się w treści jego manifestów. Refleksje Iljina na 

temat państwa, prawa i moralności zyskują dzięki temu szczególną siłę perswazyjną, co może 

tłumaczyć częstotliwość ich obecności we współczesnym rosyjskim dyskursie ideologicznym. 

Jeśli na poziomie retoryki politycznej Iljin stanowi swoisty symbol utożsamienia 

patriotyzmu z nacjonalizmem, to należy zauważyć, że jego myśl zyskała dużą popularność w 

skrajnie nacjonalistycznych kręgach. Laruelle zauważa: 

 
795 Подписание договоров о принятии ДНР, ЛНР, Запорожской и Херсонской областей в состав России, 

Президент России 30.09.2022. http://kremlin.ru/events/president/news/69465 [dostęp: 23.12.2023]. 
796 Zob. И. Ильин, Национальная Россия. Наши задачи, Москва: Родина 2021. 
797 Zob. И. Ильин, За национальную Россию. Манифест русского движения. https://ivan-

article.narod.ru/files/article.pdf [dostęp: 12.06.2025]. 
798 A. Sawicki, Rosyjscy myśliciele o przemocy i wojnie: Nikołaj Fiodorow i Iwan Iljin, „Studia Philosophica 

Wratislaviensia” 2025, vol. XX, fasc. 1, s. 43.  



255 

 

Jedna z tych ugrupowań ideologicznych dąży do rehabilitacji Iljina i nadania mu statusu 

męczennika białej emigracji […]. Do tego środowiska należą Patriarchat Moskiewski oraz 

niektórzy z jego najbardziej upolitycznionych przedstawicieli, tacy jak ojciec Tichon, a także 

prawosławni przedsiębiorcy, wśród których należy wymienić Władimira Jakunina i 

Konstantina Małofiejewa, oraz grupa monarchistów wśród inteligencji, której najbardziej 

wyrazistym przedstawicielem jest Nikita Michałkow […] To właśnie Cerkiew była głównym 

inicjatorem pomysłu ponownego pochówku szczątków Iljina i Denikina wraz z ich 

małżonkami w Monastyrze Dońskim w 2005 roku.799. 

W kontekście odwołań do twórczości Iljina warto podkreślić, że jego postać pełni przede 

wszystkim funkcję sygnalizacyjną, co wynika m.in. z kontrowersji związanych z jego 

fascynacją faszyzmem. Ze względu na selektywny charakter tych odwołań trudno uznać Iljina 

za kluczowy fundament współczesnych narracji ideologicznych. Odwołania do jego tekstów 

pojawiają się jednak często w kontekście rozwijania retoryki patriotycznej. Należy jednak 

zaznaczyć, że spuścizna Iljina funkcjonuje jako jeden z zasobów retoryki ideologicznej, 

wykorzystywany w sposób kontekstowy i instrumentalny. 

5.2.5. Ocalenie narodu (Sołżenicyn) 

Współczesny dyskurs ideologiczny często sięga do spuścizny Aleksandra Sołżenicyna, 

zwłaszcza w kontekście legitymizowania narracji o duchowej misji Rosji i jej przeciwstawieniu 

Zachodowi. Kluczowymi tekstami, które można przywołać w tym kontekście są jego 

przemówienie wygłoszone na Uniwersytecie Harvarda pt. Rozdarty świat (ang. A World Split 

Apart, ros. Расколотый мир)800 oraz minitraktat Jak odbudować Rosję? (ros. Как 

обустроить Россию?)801  

Aleksander Sołżenicyn (1918–2008) był pisarzem i dysydentem, który w swoich 

dziełach, takich jak Archipelag Gułag, demaskował mechanizmy radzieckiego systemu 

represji. Z jednej strony pozostaje symbolem oporu wobec totalitaryzmu, z drugiej zaś jego 

konserwatywne oraz narodowo-patriotyczne poglądy na temat Rosji, moralności i duchowości 

zostały częściowo zawłaszczone przez współczesny dyskurs ideologiczny, w którym służą one 

legitymizacji narracji tradycjonalistycznych i antyzachodnich. Warto również wskazać na 

bliskie powiązania Sołżenicyna z Putinem, których rekonstrukcję w sposób szczegółowy 

przeprowadza Przebinda802. W odróżnieniu od wcześniej wspomnianych intelektualistów, do 

 
799 М. Ларюэль, В поисках философа, вдохновившего Путина… [dostęp: 21.12.2023]. 
800 Zob. A. Solzhenitsyn, A World Split Apart, The Aleksandr Solzhenitsyn Center. 

https://www.solzhenitsyncenter.org/a-world-split-apart [dostęp: 13.12.2024].  
801 А. Солженицын, Как нам обустроить Россию? Посильные соображения, Ленинград: Советский 

писатель1990.  
802 Zob. G. Przebinda, Jak Putin zagospodarował Sołżenicyna, „Przegląd Rusycystyczny” 2025, nr 4 (192), s. 48-

98.  



256 

 

których współczesny dyskurs rosyjski odwołuje się głównie w sposób pośredni i symboliczny, 

Sołżenicyn był postacią realnie obecną w przestrzeni politycznej — spotykał się z Putinem i 

pozostawał z nim w bezpośrednim kontakcie. Jego autorytet nie miał wyłącznie charakteru 

historycznego, lecz stanowił żywe źródło inspiracji dla kreowania współczesnych narracji 

ideologicznych. W kontekście niniejszej pracy celem pozostaje jednak identyfikacja 

kluczowych pojęć, do których odwołuje się współczesny rosyjski język polityki.  

Po pierwsze, w recepcji ideologicznej poglądy Sołżenicyna wykorzystywane są do 

utrwalenia narracji o konfrontacji z Zachodem. Jego harwardzkie przemówienie 

koncentrowało się na analizie dwóch przeciwstawnych systemów światowych oraz na 

problemach tzw. trzeciego świata. Sołżenicyn poddał w nim krytyce zarówno totalitarny system 

wschodni, jak i liberalno-demokratyczny model Zachodu, wskazując na ich wspólne źródło w 

kryzysie duchowym współczesnej cywilizacji. W jego ujęciu Zachód, pomimo wolności 

politycznej i dobrobytu materialnego, utracił moralny kompas i pogrążył się w duchowej 

pustce. Przemówienie to stanowiło zatem nie tylko krytykę szeroko pojętej kultury zachodniej, 

lecz także apel o głęboką przemianę człowieka i świata, która — jak podkreślał autor — „będzie 

wymagała duchowego wybuchu”803.  

W swoich wystąpieniach Putin wielokrotnie odwoływał się do myśli Sołżenicyna, w 

szczególności do jego słynnego przemówienia harwardzkiego. Podczas Forum Wałdajskiego 

w 2022 roku podkreślił, że Zachód dąży do unifikacji i narzucenia jednolitego modelu 

kulturowego. Warto zauważyć, że znaczna część tego wystąpienia była poświęcona krytyce 

Zachodu. W tym kontekście Putin przywołał przemówienie Sołżenicyna w Harvardzie, 

traktując je jako intelektualny punkt odniesienia dla własnej diagnozy współczesnych 

stosunków między Rosją a Zachodem:  

Przytoczę cytat ze słynnego przemówienia harwardzkiego Aleksandra Isaiewicza 

Sołżenicyna. Już w 1978 roku zauważył on, że dla Zachodu charakterystyczne jest „trwałe 

zaślepienie własną wyższością” — i właśnie to wciąż się dzieje — które „podtrzymuje 

przekonanie, że wszystkie rozległe obszary naszej planety powinny rozwijać się i dostosować 

do obecnych zachodnich systemów...”. Rok 1978. Nic się nie zmieniło804.  

Warto zwrócić uwagę, że krytyka formułowana przez Sołżenicyna miała w dużej mierze 

charakter aksjologiczny, podczas gdy Putin wykorzystuje tę retorykę przede wszystkim w 

kontekście zaostrzania geopolitycznej konfrontacji. 

 
803 Речь Александра Солженицына в Гарварде, 1978. https://oblacy.info/ru/306-soljenicin_rech-v-harvard_ru/ 

[dostęp: 10.11.2025].  
804 Заседание Международного дискуссионного клуба „Валдай”, Президент России 27.10.2022… 

[dostęp:14.03.2023]. 



257 

 

Po drugie, istotną kategorią w myśli Sołżenicyna była idea ocalenia narodu (ros. 

сбережение народа), która znalazła szerokie zastosowanie w rosyjskim dyskursie 

politycznym. Sołżenicyn pojmował ją nie tylko w wymiarze demograficznym, lecz także 

moralnym i duchowym — jako wezwanie do ochrony życia, kultury i tożsamości narodu 

rosyjskiego. W jego przekonaniu podstawowym celem państwa powinno być ocalenie narodu: 

jego istnienia, kultury i duchowej ciągłości. W jednym z wywiadów zwracał uwagę na 

konieczność ratowania narodu w kontekście katastrofalnych strat ludzkich poniesionych przez 

Rosję w XX wieku. 

Putin wielokrotnie artykułował również ideę „ocalenia narodu” jako cel narodowy, 

podkreślając jej znaczenie dla rosyjskiej tożsamości i przyszłości państwa. Jak zaznaczał: „Ale 

jestem głęboko przekonany, że w sercu naszej filozofii powinien znajdować się rozwój 

człowieka — rozwój moralny, intelektualny i fizyczny. Już na początku lat 90. Sołżenicyn 

mówił o ocaleniu narodu po trudnym XX wieku jako o głównym celu narodowym”805. 

Warto również dodać, że przyjęta w 2012 roku w ramach Światowego Rosyjskiego 

Soboru Narodowego tzw. „strategia zachowania narodu” w sposób retoryczny nawiązuje do 

sformułowanej przez Sołżenicyna idei „ocalenia narodu”. Należy przy tym podkreślić także 

demograficzny wymiar tej idei, który we współczesnej polityce państwowej wykorzystywany 

jest m.in. jako uzasadnienie dla programów wspierających dzietność, ochronę tradycyjnego 

modelu rodziny oraz przeciwdziałanie tzw. „wymieraniu narodu”. Sformułowanie to okazuje 

się szczególnie „wygodne”, ponieważ umożliwia równoczesne odwoływanie się zarówno do 

dyskursu moralnego, jak i demograficznego. 

Po trzecie, istotnym elementem ideologicznej recepcji Sołżenicyna jest legitymizacja 

dyskursu patriotyzmu. W tej perspektywie patriotyzm przedstawiany jest jako wyraz 

odpowiedzialności obywatelskiej oraz czynnik integrujący społeczeństwo wokół wspólnych 

celów państwowych. W tym kontekście Putin odwołuje się do słów Sołżenicyna, aby 

zdefiniować pojęcie patriotyzmu: „Jak mówił Sołżenicyn: «Patriotyzm to uczucie organiczne, 

naturalne. Tak jak nie może przetrwać społeczeństwo, w którym nie utrwalono poczucia 

odpowiedzialności obywatelskiej, tak też nie może istnieć kraj — zwłaszcza wielonarodowy w 

którym utracono poczucie odpowiedzialności ogólnopaństwowej». Znakomite słowa — celne, 

w samo sedno”806. Cytat ten dobrze obrazuje sposób, w jaki refleksje Sołżenicyna są 

reinterpretowane i wtłaczane w logikę aktualnych przekazów politycznych — służą jako źródło 

 
805 Заседание международного дискуссионного клуба „Валдай”, Президент России 19.09.2013… [dostęp: 

18.12.2021]. 
806 Послание Президента Федеральному Собранию, Президент России 12.12.2012… [dostęp: 07.12.2021]. 



258 

 

legitymizacji postaw obywatelskiego podporządkowania i wspólnotowej lojalności. Jego 

dziedzictwo, niezależnie od oryginalnego kontekstu i intencji, jest aktywnie zawłaszczane i 

adaptowane do bieżących potrzeb władzy. 

Należy podkreślić, że problem recepcji myśli Sołżenicyna przez Putina stanowi odrębny 

temat badawczy, choćby ze względu na osobiste spotkania obu postaci oraz symboliczny 

wymiar tej relacji. Jak zauważa Przebinda: „Szukając jednak różnic i paralel między 

Sołżenicynem a Putinem, pamiętać należy, że wielki pisarz, przez długie lata prawdziwe 

«sumienie Rosji», umarł na długo przed obecną wojną, nie dożywając zresztą także wojny Rosji 

z Gruzją (sierpień 2008)”807. Z tego względu odwoływanie się Putina do dziedzictwa 

Sołżenicyna należy postrzegać nie jako jego wierną kontynuację, lecz raczej jako 

reinterpretację o charakterze ideologicznym — dokonywaną z pozycji władzy. Trafnie zauważa 

Przebinda, że jest to tendencja do „zafałszowania dobra”808 oraz „zagospodarowania 

Sołżenicyna”809. Zjawisko to widoczne jest także w rozwoju innych współczesnych narracji — 

wykorzystywane są przede wszystkim te elementy dziedzictwa, które mogą zostać łatwo 

dopasowane do aktualnych potrzeb myślenia politycznego. Można je odczytywać jako proces 

selektywnego przywoływania i zawłaszczania, służący rozwijaniu retoryki na temat tzw. 

wartości tradycyjnych oraz patriotyzmu — również w perspektywie demograficznej. 

5.2.6. Państwowość (różni myśliciele)  

W rosyjskim dyskursie politycznym idea państwowości zajmuje centralne miejsce i 

rozwijana jest poprzez wzmacnianie jej wymiaru filozoficznego oraz historycznego, 

odwołującego się do różnych narracji. 

Pierwszy wektor tej ideologicznej konstrukcji ujawnia się w tendencji do reinterpretacji 

patriotyzmu jako kategorii ściśle utożsamionej z państwowością. Idea państwowości rozwija 

się zarówno poprzez rozwijanie samego pojęcia państwa, jak i pojęcia ojczyzny, które w tym 

ujęciu stają się ze sobą nierozerwalnie powiązane. Dyskurs ten obejmuje rozmaite zagadnienia 

— tradycyjne wartości, wojnę, historyczną ciągłość czy dziedzictwo kulturowe — jednak 

niezależnie od ich treści, w centrum pozostaje dążenie do umocnienia państwa jako 

podstawowej organizacji życia zbiorowego. W warunkach współczesnej Rosji, biorąc pod 

uwagę wieloaspektowy charakter społeczeństwa, właśnie pojęcie państwa staje się osią 

centralną, wokół której koncentrują się rozmaite tradycje i narracje — wykorzystywane w celu 

 
807 G. Przebinda, Rosyjskie idee i wojska, „Przegląd Rusycystyczny” 2022, nr. 179, s. 215.  
808 Tamże, s. 216.  
809 Zob. G. Przebinda, Jak Putin zagospodarował Sołżenicyna…   



259 

 

legitymizacji dominującego modelu ideowego. 

W retoryce Putina charakterystyczne jest odwoływanie się do filozofów, pisarzy, 

działaczy państwowych i historyków. Dzięki temu zabiegowi dyskurs państwowości zyskuje 

pozory intelektualnej ciągłości i kulturowej głębi, a przywoływane autorytety służą 

legitymizacji współczesnej wizji państwa jako nośnika tradycji, moralności i tożsamości 

narodowej. Co istotne, w tym celu selektywnie wybierane są przede wszystkim elementy 

konserwatywnego dziedzictwa.  

Po pierwsze, w odwołaniach do autorytetów przeszłości można dostrzec strategię 

emocjonalnej mobilizacji poprzez apel do osobistych uczuć i wartości moralnych. Przykładem 

takiego zabiegu jest wystąpienie Putina z 2016 roku, w którym, cytując słowa Nikołaja 

Karamzina, podkreślił:  

W 2016 roku odbędą się wybory do Dumy Państwowej. Zwracając się do liderów partii i 

uczestników przyszłego procesu wyborczego, do wszystkich sił społeczno-politycznych, 

chciałbym zacytować wybitnego historyka Nikołaja Michajłowicza Karamzina. Oto, co pisał: 

„Kto sam siebie nie szanuje, tego, bez wątpienia, i inni szanować nie będą. Nie twierdzę, że 

miłość do Ojczyzny powinna nas oślepiać i przekonywać, że jesteśmy najlepsi we wszystkim. 

Ale Rosjanin powinien znać swoją wartość”810. 

Putin tutaj odwołuje się do idei narodowej godności i wewnętrznego szacunku jako 

fundamentów tożsamości zbiorowej. W ten sposób indywidualne poczucie dumy i wartości 

zostaje symbolicznie powiązane z losem ojczyzny, co wzmacnia narrację o nierozerwalności 

relacji między osobistą postawą moralną a państwowością. 

Po drugie, chodzi o normalizację doświadczeń tragicznych w historii. W odwołaniu 

Putina do słów Aleksieja Łosiewa można dostrzec nie reinterpretację, lecz selektywne 

wykorzystanie cytatu, mające na celu osiągnięcie określonego efektu psychologicznego — 

normalizację cierpienia w imię nie tyle Ojczyzny, ile państwa:  

To nasza wspólna historia i należy odnosić się do niej z szacunkiem. Pisał o tym również 

wybitny rosyjski, radziecki filozof Aleksiej Fiodorowicz Łosiew: „Znamy całą ciernistą drogę 

naszego kraju — pisał — znamy uciążliwe lata walki, niedostatku, cierpień, ale dla syna swojej 

Ojczyzny wszystko to jest jego własne, nieodłączne, rodzime.”811. 

Przeszłość państwa postrzegana jest nie jako przestrzeń refleksji, lecz jako obszar wymagający 

emocjonalnego pojednania — nie zaś krytycznego rozliczenia czy namysłu nad błędami. W ten 

sposób cierpienie zostaje włączone w pozytywny wzorzec lojalności wobec państwa. Ojczyzna 

 
810 Послание Президента Федеральному Собранию, Президент России 03.12.2015. 

http://kremlin.ru/events/president/transcripts/messages/50864 [dostęp: 10.09.2022]. 
811 Послание Президента Федеральному Собранию, Президент России 01.12.2016. 

http://kremlin.ru/events/president/transcripts/messages/53379 [dostęp: 12.09.2022]. 



260 

 

jawi się jako byt statyczny, pozbawiony dynamiki i zdolności do przemiany — jako niezmienny 

punkt odniesienia, mający jednoczyć „jeden i ten sam naród” niezależnie od historycznych 

traum i doświadczeń. 

Po trzecie, w celu podkreślenia idei obrony państwa Putin odwołuje się również do 

postaci Piotra Stołypina. W tym kontekście „Rosja jako ojczyzna” jawi się jako byt, którego 

„należy bronić”. Wyraźnie widoczne są tu skojarzenia z pojęciami takimi jak siła i potęga, które 

stają się podstawą legitymizacji obowiązku ochrony państwa:  

Chciałbym podziękować Państwu za tak odpowiedzialne i zdecydowane stanowisko oraz 

przypomnieć słowa patrioty i męża stanu Piotra Arkadiewicza Stołypina — zostały one 

wypowiedziane w Dumie Państwowej ponad sto lat temu, lecz w pełni współbrzmią z naszymi 

czasami. Powiedział on: „W dziele obrony Rosji wszyscy musimy zjednoczyć i uzgodnić 

nasze wysiłki, obowiązki i prawa, aby podtrzymać jedno historyczne najwyższe prawo — 

prawo Rosji do bycia silną”812. 

W kontekście kreowania „obrazu ojczyzny” Putin odwołuje się również do słów Dymitra 

Mendelejewa. Cytat naukowca, pierwotnie pozbawiony wymiaru politycznego, zostaje 

wykorzystany jako potwierdzenie idei jedności narodowej i siły wspólnoty. W ten sposób 

autorytet uczonego służy legitymizacji narracji o harmonijnym i zintegrowanym narodzie, 

którego potęga opiera się na jedności i lojalności wobec państwa:  

Przytoczę jeszcze jeden cytat, całkowicie niespodziewany nawet dla mnie — słowa człowieka 

dalekiego od polityki. To słowa Dmitrija Iwanowicza Mendelejewa, wypowiedziane sto lat 

temu. Oto one: „Podzielonych nas natychmiast zniszczą. Nasza siła tkwi w jedności, w duchu 

wojskowym, w życzliwej rodzinności, pomnażającej przyrost ludności, oraz w naturalnym 

wzroście naszego wewnętrznego bogactwa i umiłowania pokoju”. Wspaniałe słowa, 

skierowane wprost do nas, dziś813. 

W rezultacie w analizowanym dyskursie państwowość nie jawi się jako neutralna forma 

organizacji życia zbiorowego, lecz jako aksjologiczny i sakralizowany rdzeń rosyjskiej 

tożsamości. Przywoływane cytaty — zarówno myślicieli, jak i postaci historycznych — pełnią 

funkcję narzędzi legitymizacji idei państwowości, nadając jej wymiar moralny i metafizyczny. 

Państwo zostaje utożsamione z dobrem wspólnym, porządkiem moralnym oraz duchową pełnią 

narodu, a lojalność wobec niego przybiera charakter quasi-religijnego obowiązku. W tym 

ujęciu narracja o państwie przekracza wymiar polityczny i przekształca się w element wiary w 

dziejowe posłannictwo Rosji, co prowadzi do sakralizacji zarówno samej idei państwowości, 

jak i władzy, która ją uosabia. W ten sposób dyskurs ten tworzy ideologiczną podstawę dla 

 
812 Послание Президента Федеральному Собранию, Президент России 21.02.2023. 

http://kremlin.ru/events/president/news/70565 [dostęp: 16.09.2023]. 
813 Послание Президента Федеральному Собранию, Президент России 03.12.2015… [dostęp: 10.09.2022].  



261 

 

przedstawiania Rosji jako wspólnoty opartej na tradycji, duchowości i poczuciu historycznej 

misji. 

Drugi wektor odnosi się do pozorów historyzmu, wykorzystywanych w celu 

uzasadnienia własnej wizji dziejów. Warto podkreślić, że Putin nie tyle podejmuje refleksję 

filozoficzną, ile stara się przedstawić siebie jako historyka-badacza. Przejawia się to przede 

wszystkim w jego artykułach, w których przyjmuje pozę badacza odwołującego się do faktów 

historycznych — traktowanych jednak w sposób selektywny i instrumentalny.  

W kontekście refleksji nad miejscem Ukrainy Putin postrzega ją jako integralną część 

tzw. „ruskiego miru”, podejmując próbę reinterpretacji wydarzeń historycznych z perspektywy 

ideologicznej. W jego narracji szczególne znaczenie zyskuje moment powstania ukraińskiej 

państwowości, która — według niego — miała zostać sztucznie wykreowana dopiero po roku 

1917. W tym celu Putin odwołuje się nie tyle do dziedzictwa kulturowego, ile do wybranych 

narracji historycznych powiązanych z postacią Włodzimierza Lenina. W ten sposób wzmacnia 

punkt widzenia, według którego określa Lenina mianem „architekta Ukrainy”. Putin stwierdza: 

Współczesna Ukraina została w całości stworzona przez Rosję, a ściślej – przez Rosję 

bolszewicką, komunistyczną. Proces ten rozpoczął się praktycznie natychmiast po rewolucji 

1917 roku, przy czym Lenin i jego współtowarzysze czynili to w sposób wyjątkowo brutalny 

wobec samej Rosji — kosztem oddzielenia i oderwania od niej części jej własnych 

historycznych terytoriów. Milionów ludzi, którzy tam mieszkali, oczywiście nikt o nic nie 

pytał. […] „Ukraina imienia Włodzimierza Iljicza Lenina”. On jest jej autorem i 

architektem814.  

Narracja ta zostaje dodatkowo wzmocniona poprzez wyraźną krytykę Nikity Chruszczowa w 

kontekście Ukrainy. Jak wskazuje: 

W 1954 roku Chruszczow, który […] lubił uderzać butem w mównicę ONZ, z jakiegoś 

powodu podjął decyzję o przekazaniu Krymu Ukrainie. Dokonano tego wówczas z 

naruszeniem nawet obowiązującego prawa radzieckiego — wyjaśnię, na czym to naruszenie 

polegało. […] Było to rażące, oczywiste naruszenie obowiązujących wówczas norm815. 

Podsumowując, można stwierdzić, że reinterpretacja polityki Lenina i Chruszczowa stanowi 

dla Putina element szerszej strategii ideologicznej, ukierunkowanej na negowanie współczesnej 

państwowości ukraińskiej. W przywołanych narracjach Lenin i Chruszczow pełnią role figur 

symbolicznych — odpowiedzialnych za „błędy” przeszłości, które miały doprowadzić do 

osłabienia integralności państwa rosyjskiego. Putin, występując w roli quasi-historyka, rości 

 
814 Обращение Президента Российской Федерации, Президент России 21.02.2022.  

http://kremlin.ru/events/president/transcripts/speeches/67828 [dostęp: 10.09.2022]. 
815 Заседание Международного дискуссионного клуба „Валдай”, Президент России 24.10.2014. 

http://kremlin.ru/events/president/news/46860 [dostęp: 14.09.2022]. 



262 

 

sobie prawo do ostatecznej interpretacji przeszłości, podporządkowując ją współczesnym 

celom politycznym i ideologicznym. 

5.2.7. Konserwatyzm (Bierdiajew i in.) 

Konserwatyzm stanowi jedno z kluczowych pojęć w ideologicznej konstrukcji 

współczesnej Rosji. W retoryce Putina zajmuje ono szczególne miejsce i służy jako punkt 

odniesienia dla wielu wątków jego narracji politycznej. 

Po pierwsze, w ramach dyskursu ideologicznego Putin odwołuje się do retoryki tzw. 

„umiarkowanego” (rozumnego) konserwatyzmu. Jak zauważa Timothy Colton: 

Podczas sesji plenarnej Międzynarodowego Klubu Dyskusyjnego „Wałdaj” w październiku 

2021 roku Putin posłużył się czterema wzajemnie wymiennymi formułami: „rozsądny 

konserwatyzm”, „zdrowy konserwatyzm”, „umiarkowany konserwatyzm” oraz 

„konserwatyzm optymistów”. Sugerował przy tym, że istnieje również forma konserwatyzmu 

„nierozsądna”, „niezdrowa”, „nieumiarkowana” lub „pesymistyczna”, która nie przyniosłaby 

Rosji żadnych korzyści816. 

Dla wzmocnienia tej idei Putin odwołuje się do myśli Nikołaja Bierdiajewa. Warto podkreślić, 

że wielokrotnie deklarował, iż Bierdiajew należy do grona jego ulubionych filozofów. Podczas 

wspomnianego już wystąpienia zaprezentowane zostaje konserwatywne stanowisko dotyczące 

rozwoju dyskursu o tradycyjnych wartościach. W tym kontekście Putin nawiązuje do słów 

Bierdiajewa, parafrazując je w następujący sposób: 

Ale ja, mówiąc o zdrowym konserwatyzmie, zawsze przypominam sobie Nikołaja Bierdiajewa, 

którego zresztą już wielokrotnie wspominałem. To nasz wybitny filozof. Jak wiadomo, został 

on wygnany z Związku Radzieckiego w 1922 roku, ale był człowiekiem całym swoim 

jestestwem zwróconym ku przyszłości. On również był zwolennikiem konserwatyzmu. Przy 

tym mówił — może nie przytoczę tego cytatu dosłownie, ale jednak — że konserwatyzm to nie 

jest coś, co przeszkadza iść w górę i naprzód, lecz to, co powstrzymuje przed cofnięciem się w 

dół, ku chaosowi. Jeśli właśnie tak będziemy pojmować konserwatyzm, będzie on dobrą 

pomocą w rozwoju817. 

Konserwatyzm Bierdiajewa staje się jednym z elementów wykorzystywanych w procesie 

konstruowania retoryki tradycjonalistycznej. Należy jednak podkreślić, że sama postać 

Bierdiajewa oraz ewolucja jego poglądów są niezwykle złożone. Filozof ten bywa nazywany 

piewcą rosyjskiej dwuznaczności i dychotomii, co utrudnia jednoznaczne wpisanie jego myśli 

w uproszczony schemat ideologiczny. W analizowanym kontekście widoczne jest jednak raczej 

 
816 Т. Колтон, В чем смысл путинского консерватизма?, „Россия в глобальной политике” 28.01.2022. 

https://globalaffairs.ru/articles/smysl-putinskogo-konservatizma/ [dostęp: 02.03.2023]. 
817 Заседание дискуссионного клуба „Валдай”, Президент России 21.10.2021. 

http://kremlin.ru/events/president/news/66975 [dostęp: 05.03.2023]. 



263 

 

selektywne wydobywanie cytatów i ich dopasowywanie do współczesnej retoryki 

konserwatywnej, niż rzeczywiste odwołanie do duchowego i intelektualnego potencjału jego 

filozofii. 

Po drugie, retoryka Putina dotycząca konserwatyzmu opiera się często nie tyle na istocie 

samego konserwatyzmu, rozumianego jako „zachowanie utrwalonych norm” i „porządku 

moralnego”, ile na jego opozycyjnym zestawieniu z liberalizmem. Retorycznie widoczne jest 

dążenie do przedstawienia liberalizmu nie przez pryzmat wolności i indywidualnej 

odpowiedzialności, lecz jako ideologii narzucającej własne granice dopuszczalnego i 

wykluczającej odmienne poglądy. Na przykład Putin stwierdza: 

Sama ideologia liberalna zmieniła się dziś nie do poznania. Jeśli początkowo klasyczny 

liberalizm pojmował wolność każdego człowieka jako wolność mówienia, co się chce, i 

robienia, co się chce, to już w XX wieku liberałowie zaczęli twierdzić, że tak zwane 

społeczeństwo otwarte ma swoich wrogów — okazuje się, że społeczeństwo otwarte ma 

wrogów — a wolność tych wrogów może, a nawet powinna być ograniczona lub zniesiona. 

Teraz zaś doszło już do absurdu, gdy każdy pogląd alternatywny ogłasza się podburzającą 

propagandą i zagrożeniem dla demokracji818. 

W tym fragmencie widoczna jest pośrednia krytyka koncepcji Karla Poppera Społeczeństwo 

otwarte i jego wrogowie. W tej krytyce sprzeciw wobec użycia koncepcji „wrogów 

społeczeństwa otwartego” nie wynika z refleksji filozoficznej, lecz ma charakter retoryczny i 

pełni funkcję narzędzia delegitymizacji dyskursu liberalnego. Karl Popper w swoim 

fundamentalnym dziele (1945) przeciwstawił społeczeństwo otwarte, oparte na krytycznym 

myśleniu i wolności jednostki, społeczeństwu zamkniętemu, kierowanemu przez dogmaty i 

ideologię. „Wrogami” społeczeństwa otwartego są dla niego systemy dążące do 

podporządkowania jednostki idei absolutnego dobra lub „historycznej konieczności”. W ujęciu 

Putina koncepcja ta zostaje zredukowana do tezy o „liberalnej nietolerancji”, co pozwala 

odwrócić jej pierwotny sens i wykorzystać nazwisko Poppera w polemice przeciw 

liberalizmowi. 

Warto dodać, że zjawisko to może się również wiązać z antysorosowskim dyskursem 

wokół Fundacji „Społeczeństwo Otwarte”. Soros, inspirowany ideami Poppera, stworzył 

fundację realizującą programy edukacyjne i obywatelskie w krajach postsocjalistycznych, lecz 

w rosyjskim dyskursie została ona przedstawiona jako narzędzie zewnętrznego wpływu. W ten 

sposób pojęcie „społeczeństwa otwartego” przekształcono w symbol zagrożenia 

ideologicznego, co służy legitymizacji izolacjonizmu i idei „suwerennej demokracji”. 

 
818 Заседание Международного дискуссионного клуба „Валдай”, Президент России 

27.10.2022…[dostęp:14.03.2023]. 



264 

 

Po trzecie, w retoryce Putina istotne miejsce zajmuje krytyka tzw. nieograniczonej 

wolności, którą ilustruje odwołaniem do twórczości Dostojewskiego. Putin podkreśla: 

Wszystko to zostało proroczo przewidziane jeszcze w XIX wieku przez Fiodora 

Michajłowicza Dostojewskiego. Jeden z bohaterów jego powieści Biesy nihilista Szygalow — 

tak opisał wymyśloną przez siebie świetlaną przyszłość: „Wychodząc z nieograniczonej 

wolności, dochodzę do nieograniczonego despotyzmu” — i właśnie do tego, nawiasem 

mówiąc, doszli nasi zachodni oponenci. Echo tych słów można znaleźć u innej postaci 

powieści — Piotra Wierchowieńskiego, który twierdzi, że potrzebne są powszechne zdrady, 

donosicielstwo i szpiegostwo, że społeczeństwu nie są potrzebne talenty ani wybitne 

zdolności: „Ciceronowi obcina się język, Kopernikowi wydłubuje oczy, Szekspira obrzuca 

kamieniami”. Do tego właśnie doszli nasi zachodni oponenci. Czymże innym jest współczesna 

zachodnia kultura unieważniania?819 

W ten sposób konserwatyzm w rosyjskim dyskursie ideologicznym zostaje zdefiniowany 

głównie w opozycji do zachodniego liberalizmu. Jednocześnie warto podkreślić, że Bierdiajew 

zostaje tu przedstawiony jako filozoficzny autorytet, którego idee wykorzystuje się do 

legitymizacji narracji o „rozumnym” i duchowym konserwatyzmie rosyjskim. 

 

Podsumowania  

Jak wielokrotnie podkreślono w niniejszym rozdziale, odwołania do narracji 

filozoficznych pełnią wyłącznie funkcję retoryczną. Współczesny dyskurs ideologiczny nie 

opiera się na rzeczywistej ciągłości z myślą poprzedników (jak mogłoby się wydawać), lecz 

jedynie adaptuje ich idee do własnych celów. Pojawia się zatem pytanie o cel tych działań.  

Po pierwsze, chodzi o legitymizację dyskursu. Każde odwołanie do autorytetu 

intelektualnego może wzmacniać sam przekaz, tworząc iluzję ciągłości i kontynuacji. Taka 

praktyka rzeczywiście ma miejsce, lecz rodzi również pytanie: przed kim właściwie dokonuje 

się legitymizacji? Dla Rosjan rosyjska literatura pozostaje zjawiskiem znanym i bliskim, 

natomiast rosyjska filozofia — już znacznie mniej. Społeczeństwo prawie w ogóle nie wie, kim 

byli np. Bierdiajew czy Iljin. Nie jest to zatem działanie ukierunkowane bezpośrednio na 

społeczeństwo jako całość.  

Po drugie, chodzi o funkcję sygnalizacyjną. Dla odbiorcy specjalistycznego (często 

zewnętrznego) wszystkie te narracje, odwołania i cytaty pełnią rolę sygnałów. Nie chodzi o to, 

czy putinowska narracja faktycznie opiera się na recepcji Iljina czy innych autorach — istotne 

jest to, że poprzez takie odwołania przekazywany jest system znaków. W odpowiedzi na to 

 
819 Tamże.  



265 

 

m.in. środowiska akademickie zaczynają intensywniej zagłębiać się w twórczość rosyjskich 

filozofów, by „zrozumieć sygnał”.  

Trzeba przyznać, że ten zabieg działa. Pojawia się bowiem globalne pytanie: „jak 

zrozumieć Rosję?”. Jeśli przez Rosję rozumieć wyłącznie idee i obracać się wokół nich — 

zrozumienie być może nigdy nie będzie możliwe. Jeśli jednak przez Rosję rozumieć ludzi, 

należy pamiętać, że rosyjskie społeczeństwo w swojej masie tych idei nie zna. Źródła (teksty 

pierwotne) są zbyt trudne; z reguły nie występują ani w programach szkolnych, ani nawet 

uniwersyteckich. Lektura rosyjskiej filozofii sama w sobie jest wymagająca — to najczęściej 

teksty koncepcyjnie złożone, którymi zajmują się wąscy specjaliści. Łącznie jednak 

permanentne odwoływanie się do tych narracji tworzy impuls, który kieruje odbiorcę 

zewnętrznego do ciągłego badania tych treści w powiązaniu, w poszukiwaniu sensu i istoty 

rosyjskiej ideologii w przeszłości. Jednak budzi to poważne wątpliwości — czy rzeczywiście 

współczesne władze same również są w to równie głęboko zaangażowane? Znamienne jest to, 

że w nowym podręczniku historii autorstwa Miedińskiego (o którym była mowa w rozdziale 

drugim) w wykazie zalecanej literatury znalazła się powieść Sorokina Dzień oprycznika — 

będąca ostrą karykaturą współczesnej Rosji. Fakt ten jedynie potwierdza komiczność i 

paradoksalność obecnej sytuacji ideologicznej, zwłaszcza w kontekście wykorzystywanych 

narracji.  

Przeprowadzona analiza podważa założenie, że ideologia putinowska opiera się na 

intelektualnych tradycjach przeszłości, wskazując raczej na ich instrumentalne wykorzystanie. 

Na szczególną uwagę zasługuje przy tym zróżnicowany charakter tej instrumentalizacji, 

obejmujący zarówno selektywną recepcję, jak i dopasowanie bądź dekontekstualizację. Zabiegi 

te służą przede wszystkim wzmocnieniu własnej narracji poprzez odwołanie do autorytetu 

intelektualnego. Szczegółowa analiza tych procesów wykracza jednak poza ramy niniejszego 

opracowania i pozostaje domeną badań specjalistycznych. 

Raz jeszcze warto zaznaczyć, że wszystkie te narracje pozostają w Rosji bardzo mało 

znane (o ile dana osoba nie należy do środowiska intelektualnego). Odwołania te są wyraźnie 

kierowane nie do odbiorcy wewnętrznego, lecz zewnętrznego. Ważne jest jednak, by pamiętać 

o zasadzie: nie należy doszukiwać się głębi tam, gdzie jej nie ma. 

W dalszej perspektywie proces ten może prowadzić do swoistego unieważniania 

rosyjskiej kultury jako takiej. W rezultacie autorzy cytowani przez Putina bywają 

automatycznie utożsamiani ze współczesną władzą rosyjską. Ich „neutralne” badanie staje się 

dla badaczy coraz trudniejsze — samo zainteresowanie tymi autorami może bowiem prowadzić 

do sytuacji interpretacyjnie problematycznej, skutkującej albo swoistą apologetyką, albo — 



266 

 

przeciwnie — jednoznaczną krytyką. Zjawisko to wynika w dużej mierze z emocjonalnej 

wrażliwości towarzyszącej temu obszarowi badań. Wynika to również z trudności w 

oddzieleniu tradycji filozoficznej jako takiej od jej ideologicznego wykorzystania oraz z presji 

interpretacyjnych, które narzucają badaczowi określone oczekiwania. Należy przy tym raz 

jeszcze podkreślić, że problem nie dotyczy samych idei, lecz sposobu oddzielania przekazu 

politycznego od jego warstwy intertekstualnej. Pułapka ta doprowadziła do poważnych napięć 

w środowisku intelektualnym i pozostaje zagadnieniem nadal nierozstrzygniętym.  

W tym miejscu warto raz jeszcze zasygnalizować, że współczesne myślenie często 

wykazuje tendencję do uproszczeń oraz do tworzenia silnych, automatycznych skojarzeń. Na 

tej podstawie konstruowane są schematyczne modele interpretacyjne, w których recepcja 

danego autora w dyskursie politycznym staje się głównym kryterium jego normatywnej oceny. 

Tego typu uproszczenia przenikają całe modele interpretacyjne. Mamy tu do czynienia z 

rozumowaniem sylogistycznie błędnym, które pociąga za sobą konsekwencje wykraczające 

daleko poza sferę samych idei filozoficznych, obejmując również szersze postawy 

światopoglądowe. Retorycznie stanowi to istotny problem współczesnych debat publicznych, 

o którym należy pamiętać. Mechanizm etykietowania odgrywa tu kluczową rolę, natomiast 

odwołania do narracji filozoficznych pełnią jedynie funkcję ilustracyjną. 

Założeniem niniejszej pracy jest teza, że współczesna ideologia Rosji nie opiera się na 

ideach przeszłości, lecz wykorzystuje je instrumentalnie w celu wzmocnienia własnej retoryki. 

Wskazuje na to między innymi selektywny charakter odwołań do dorobku intelektualnego oraz 

brak pogłębionej refleksji nad kontekstem historycznym, w którym tworzyli poszczególni 

autorzy. Trudno jednoznacznie stwierdzić, czy w Rosji istnieje ciągłość tradycji intelektualnej 

w odniesieniu do specyficznego przekazu społecznego, zwłaszcza jeśli uwzględni się fakt, że 

w okresie radzieckim filozofia jako samodzielna dyscyplina naukowa de facto nie 

funkcjonowała. Wszelkie próby poszukiwania tradycji bądź autorytetów filozoficznych 

ujawniają zatem nie tyle jej pozorny monolit, ile raczej kruchość współczesnej ideologii 

rosyjskiej. W pewnym sensie pozostawia to jednak cień nadziei — należy bowiem pamiętać, 

że w rękach specjalistów reprezentujących poszczególne nurty intelektualne może spoczywać 

możliwość swoistego „ocalenia”: dzięki krytycznej analizie oraz zdolności identyfikowania 

błędnych interpretacji możliwe staje się demaskowanie ideologicznych nadużyć i fałszywych 

odczytań dawnych idei. 

  



267 

 

Zakończenie  

Hipoteza badawcza została sformułowana przed 2022 rokiem, kiedy temat 

reideologizacji — choć szeroko obecny w badaniach — nie był jeszcze tak silnie aktualizowany 

i nie zajmował tak centralnego miejsca, jak ma to miejsce obecnie. Przeprowadzone badanie 

potwierdziło hipotezę o aktywnych procesach reideologizacji w Rosji. Podejście dyskursywne 

umożliwiło analizę szerokiego spektrum praktyk ideologicznych, co potwierdziło ich 

wielowarstwowy charakter oraz pozwoliło uchwycić specyfikę współczesnych przemian 

ideologicznych. Podsumowania niniejszej pracy można usystematyzować według 

następujących zagadnień: 

− tendencje w zmianach instytucjonalnych; 

− tendencje w obrębie dyskursu ideologicznego; 

− rdzeń dyskursu ideologicznego; 

− dominujące narracje (autorskie koncepcje ideologiczne uwzględnione generalnie w tej 

części wniosków); 

− pytanie o istnienie (i charakter) ideologii;  

− perspektywy dalszych badań. 

  

Zmiany instytucjonalne 

Po pierwsze, widoczna jest wyraźna unifikacja w ramach poszczególnych 

ideologicznych aparatów państwa. Tendencja do konsolidacji kontroli nad przestrzenią 

polityczno-medialną była zauważalna już od pierwszych kadencji Putina (budowa „wertykału 

władzy”, podporządkowanie mediów, monopolizacja sceny politycznej przez „Jedną Rosję”, 

ograniczenie roli związków zawodowych). Po 2014 roku proces ten rozszerzył się na sferę 

edukacji, kultury oraz religii. 

Najbardziej widoczne zmiany zachodzą w edukacji: unifikacja standardów i 

podręczników — przede wszystkim historii (2015, 2022) — centralizacja ruchów szkolnych 

oraz nacisk na kształtowanie „postaw patriotycznych” poprzez politykę historyczną i 

militaryzację wychowania. Od 2022 roku podobne mechanizmy obserwuje się również w 

szkolnictwie wyższym, czemu towarzyszą inicjatywy tworzenia alternatywnej wobec Zachodu 

teorii stosunków międzynarodowych. 

W kulturze ujednolicanie przekazu obejmuje przede wszystkim przestrzeń symboliczną: 

m.in. park-muzeum „Rosja – Moja historia”, projekty tożsamościowe (np. „DNK Rossii”), 

nowe pomniki i produkcje filmowe. W sferze religijnej po 2022 roku zauważalna jest dążenie 



268 

 

do centralizacji struktur wyznaniowych (islam, buddyzm) oraz wzrost kontroli państwa, 

szczególnie w ramach ustawodawstwa antyekstremistycznego (np. zakaz działalności 

Świadków Jehowych). 

W efekcie procesy rozpoczęte jeszcze w pierwszych kadencjach Putina, początkowo 

ograniczone do aparatu polityczno-prawnego i informacyjnego, obecnie obejmują kolejne 

obszary życia społecznego. Jednocześnie ideologia pozostaje zjawiskiem wtórnym: zazwyczaj 

najpierw pojawia się działanie polityczne, a dopiero następnie tworzone są narzędzia jego 

ideologicznego uzasadnienia i przekazu.  

Po drugie, zgodnie z logiką Althussera, aparaty państwowe — mimo ich bliskości — 

można podzielić na represyjne i ideologiczne. Opierając się na tej perspektywie, można 

zauważyć, że współczesny system polityczny w pierwszym rzędzie opiera się na 

mechanizmach represyjnych. Po 2014 roku nastąpił widoczny wzrost i rozszerzanie struktur 

siłowych (m.in. rosgwardia), a następnie — intensywna rozbudowa bazy karno-prawnej. 

Kulminacją tego procesu były zmiany ustawodawcze po 2022 roku, które w sposób bezpośredni 

wyznaczają granice dopuszczalności wypowiedzi publicznych. 

W tym ujęciu ideologizacja dokonuje się nie poprzez afirmatywną deklarację wartości, 

lecz przede wszystkim poprzez reglamentację i penalizację alternatywnych form wypowiedzi. 

Innymi słowy: to nie „deklaratywna” artykulacja ideologii definiuje ramy przekazu, lecz system 

zakazów i ograniczeń, który dopiero następnie zostaje dopełniony próbami formułowania 

pozytywnej narracji politycznej.  

Po trzecie, w kontekście totalności przekazu oficjalnego warto zwrócić uwagę na dwa 

elementy. 

1. W rosyjskim systemie politycznym widoczna jest systematyczna eliminacja 

alternatywnych (opozycyjnych) treści, ściśle powiązana z funkcjonowaniem aparatów 

państwowych. Proces ten przebiegał stopniowo. W pierwszych kadencjach Putina 

koncentrowano się przede wszystkim na usunięciu przekazów opozycyjnych z telewizji. 

Kolejny etap rozpoczął się po 2014 roku, natomiast jego kulminacją stały się zmiany 

wprowadzone po 2022 roku — zarówno w ramach rozszerzonego ustawodawstwa o „agentach 

zagranicznych”, jak i nowych przepisów karnych dotyczących m.in. „dyskredytacji armii” oraz 

rozpowszechniania tzw. „fejków”. Innymi słowy, po 2022 roku doszło niemal do całkowitej 

eliminacji alternatywnych narracji z przestrzeni publicznej. 

2. Istotne jest podkreślenie, że mimo stosunkowo precyzyjnie wyznaczonych przez 

władzę granic oficjalnego przekazu, w polu dyskursu ideologicznego nadal funkcjonują inni 

aktorzy, proponujący — choć częściowo zbliżone, to jednak odmienne od siebie — narracje. 



269 

 

Zazwyczaj ich przekaz przyjmuje postać bardziej radykalną — intensyfikuje tezy obecne w 

dyskursie oficjalnym. Niemniej jednak ich aktywność pozostaje ograniczona do 

zaakceptowanych ram interpretacyjnych. Aktorzy dyskursu dostosowują się do oficjalnego 

przekazu w sposób dwukierunkowy: umiarkowani stopniowo radykalizują swoje stanowiska, 

zbliżając się do retoryki państwowej, natomiast bardziej radykalni łagodzą język, by pozostać 

w ramach dopuszczalności. Warto zarazem zauważyć, że złagodzenie języka nie przekłada się 

na „złagodzenie” praktyki ani reorientację ideową — zmiana dotyczy formy, a nie treści. W 

efekcie oficjalny przekaz funkcjonuje jako normatywny środek ciężkości dyskursu, względem 

którego poszczególni aktorzy kształtują i modulują swoje komunikaty. 

Po czwarte, warto zasygnalizować, że w kontekście ideologicznego przekazu punktowo 

pojawia się oddolny entuzjazm, przejawiający się w dodatkowych inicjatywach 

niewynikających bezpośrednio z odgórnych poleceń. Jednakże na obecnym etapie brak jest 

wystarczającego materiału empirycznego, by stwierdzić, czy mamy do czynienia z rzeczywistą 

tendencją. Nie sposób także zweryfikować skali zjawiska ani wykluczyć, że część 

raportowanych inicjatyw ma charakter wyłącznie „papierowy” (chodzi przede wszystkim o 

sferę edukacji).  

W efekcie, w pewnym sensie istnieje przestrzeń dla funkcjonowania zróżnicowanych 

narracji — pod warunkiem, że mieszczą się one w granicach wyznaczonych przez państwo. 

Oznacza to, że kontrola ma charakter totalny nie tyle na poziomie treści, ile na poziomie ram 

interpretacyjnych: państwo wyznacza granice, pozostawiając jednocześnie przestrzeń dla 

kontrolowanej polifonii treści w obrębie dyskursu ideologicznego. W kontekście ogólnego 

funkcjonowania ideologicznych aparatów państwa zauważalne jest nie tylko wszechobecne 

rozpowszechnianie treści propagandowych, lecz przede wszystkim dążenie do unifikacji 

przekazu na poziomie ogólnospołecznym — proces ten można metaforycznie określić jako 

„ideologiczne ofensywy”. 

 

Tendencje w ramach oficjalnego dyskursu ideologicznego 

W Rosji zauważalna jest wyraźna artykulacja pojęć ideologicznych, szczególnie po 

2022 roku — w związku z inwazją na Ukrainę. Traktując wojnę jako geopolityczną 

konfrontację z Zachodem, państwo równolegle wzmacnia artykulację ideologii w dokumentach 

strategicznych i oficjalnych regulacjach, choć sam proces został zainicjowany już w 2020 roku. 

Po pierwsze, proces ten rozpoczął się jeszcze przed wydarzeniami z 2022 roku — w 

latach 2020–2021 — i był związany z poprawkami do Konstytucji oraz aktualizacją Strategii 

Bezpieczeństwa Narodowego. Pojęcie „wartości tradycyjnych”, wcześniej obecne jedynie na 



270 

 

poziomie deklaratywnym, zostało wówczas podniesione do rangi kategorii kluczowej i 

jednoznacznie wyartykułowane w dokumentach państwowych. Po 2022 roku artykulacja ta 

uległa dalszemu wzmocnieniu, czego wyrazem jest przyjęcie odrębnego dokumentu 

dotyczącego ochrony tradycyjnych wartości. Tym samym retoryka wartości tradycyjnych staje 

się centralnym elementem dyskursu i pozostaje motywem przewodnim na wszystkich poziomach 

funkcjonowania aparatów ideologicznych państwa. 

Po drugie, stosunkowo nowym, a jednocześnie wyraźnie wzmocnionym zjawiskiem w 

funkcjonowaniu współczesnego dyskursu ideologicznego w Rosji jest mechanizm wyznaczania 

tzw. „czerwonych linii”. To, co wcześniej pojawiało się głównie w kontekście retoryki 

geopolitycznej, obecnie zostaje intensywnie przeniesione na grunt wewnętrzny820. Choć 

wcześniej istniały tematy uznawane za wrażliwe lub problematyczne, to dopiero po 2022 roku 

zyskały one jednoznaczny status granic, których nie wolno przekraczać. W rosyjskim dyskursie 

publicznym można wyróżnić kilka takich obszarów. 

Pierwszą i najważniejszą „czerwoną linię” stanowią wszelkie „niepożądane” (w 

rozumieniu władz) interpretacje dotyczące wojny w Ukrainie. Ich podważanie podlega 

najsurowszym sankcjom. W obrębie tej samej kategorii mieszczą się również tematy związane 

z separatyzmem, naruszaniem integralności terytorialnej oraz podważaniem konstytucyjnego 

porządku państwa — obszarem tabu jest tu każda narracja odbiegająca od oficjalnego przekazu 

(symbolicznym przykładem pokazującym, w jaki sposób władza wyznacza i komunikuje 

społeczeństwu „czerwone linie”, może być sprawa karna Дело сети z 2017 roku).  

Drugą kategorię „czerwonych linii” stanowią interpretacje odnoszące się do historii, 

przede wszystkim narracja o Wielkiej Wojnie Ojczyźnianej, której status symboliczny czyni ją 

elementem nienaruszalnym w sferze publicznej. W tej logice szczególnie wrażliwym obszarem 

staje się wszystko to, co może zostać zakwalifikowane jako „rehabilitacja nazizmu”. Do tej 

kategorii można również zaliczyć obszary wtórne — takie jak „obrażanie uczuć religijnych” 

— choć w ostatnich latach temat ten stopniowo traci na znaczeniu (symbolicznym przykładem 

w tej kategorii pokazującym, w jaki sposób władza wyznaczała i komunikowała społeczeństwu 

„czerwone linie”, może być sprawa Pussy Riot (2012) oraz Rusłana Sokołowskiego (2017).  

Z jednej strony widoczna jest coraz wyraźniejsza artykulacja elementów oficjalnej 

ideologii, z drugiej — funkcjonowanie mechanizmu „czerwonych linii”. Z dyskursywnej 

perspektywy istotne jest podkreślenie, że komunikacja państwa z obywatelami oraz 

kształtowanie ideologicznego przekazu odbywają się nie tylko poprzez deklaratywne 

 
820 O „czerwonych liniach” w geopolityce zob. m .in. badania A. Stulberga.  



271 

 

formułowanie wartości, lecz również poprzez wytyczanie granic niedopuszczalnych narracji 

(„czerwonych linii”), które organizują pole dyskursu i określają warunki jego funkcjonowania. 

 

Rdzeń dyskursu 

Z perspektywy pojęciowej można wymienić następujące cechy: 

Po pierwsze, w dyskursie wyraźnie pojawia się pojęcie cywilizacji jako kategorii 

służącej do określania miejsca państwa w porządku międzynarodowym. Tendencja ta nie jest 

nowa, jednak obecnie obserwujemy wyraźną artykulację cywilizacyjnego ujęcia świata. W 

kontekście ośrodków analitycznych warto również zwrócić uwagę na zmianę retoryki: podczas 

gdy wcześniej akcentowano przede wszystkim dychotomię „Rosja — Zachód”, obecnie 

widoczny jest wyraźny nacisk na opozycję Zachód — Niezachód. 

Po drugie, rdzeń dyskursu ideologicznego stanowią pojęcia wartości tradycyjnych, 

szczególnie wyraźnie artykułowane od 2020 roku. Analiza tej retoryki wskazuje, że kluczową 

kategorią jest idea państwa, utożsamianego z pojęciem ojczyzny (w przestrzeni dyskursu 

funkcjonują konstrukcje leksykalne wzmacniające emocjonalny wymiar tej relacji — takie jak 

np. отчизнолюбие, miłość ojczyźniana). Warto przy tym zaznaczyć, że poszczególne wartości 

rozpatrywane oddzielnie nie tworzą pełnego znaczenia; dopiero ich zestawienie ujawnia, iż 

centralnym odniesieniem pozostaje państwo i idea państwowości. 

Po trzecie, ściśle powiązane z „wartościami tradycyjnymi” jest pojęcie patriotyzmu, 

rozumianego przede wszystkim jako obowiązek wobec państwa, służba oraz gotowość do 

poświęcenia się. Retoryka ta często opiera się na narracjach historycznych, obejmując także 

wątki związane z bohaterstwem i poświęceniem dla ojczyzny. 

Po czwarte, istotnym elementem są również pojęcia wartości rodzinnych, ściśle 

powiązane z narracją o wartościach tradycyjnych. Choć dyskurs ten może sprawiać wrażenie 

elementu szeroko rozumianej polityki moralnej, w istocie przybiera formę narzędzia polityki 

demograficznej. 

Po piąte, choć nie jest to artykułowane wprost, w dyskursie wewnętrznym wyraźnie 

obecna jest idea umiarkowanego dobrobytu. Narracja ta rozwija się przede wszystkim w 

kontraście do tzw. „materialistycznego” Zachodu, przedstawianego jako przestrzeń nadmiernej 

konsumpcji i dekadencji. W tym kontekście podkreśla się wyższość wartości duchowych nad 

standardem życia. Zabieg ten można uznać za formę przygotowywania społeczeństwa na 

perspektywę trwałego „umiarkowania” — bez oczekiwania wysokich zarobków czy poprawy 

warunków życia. W ten sposób normalizuje się niższy poziom dobrobytu jako element 

„właściwej” ścieżki rozwoju, przenosząc punkt ciężkości z kategorii ekonomicznych na 



272 

 

aksjologiczne. Jednocześnie warto zauważyć wyraźną sprzeczność między tą narracją a 

praktykami społecznymi: rosyjskie społeczeństwo pozostaje konsumpcyjne, o czym świadczy 

m.in. ogromna popularność platform zakupowych (m.in. Wildberries, Ozon). W kontekście 

politycznych i estradowych elit sprzeczność ta staje się jeszcze bardziej jaskrawa, gdyż ich styl 

życia w oczywisty sposób przeczy propagowanej idei „umiarkowanego dobrobytu”821. 

 

Z perspektywy korelacji z innymi dyskursami można zwrócić uwagę na następujące tendencji:  

Po pierwsze, w odniesieniu do dyskursu geopolitycznego istotne jest zrozumienie, jak 

funkcjonuje on w kontekście wewnętrznego przekazu ideologicznego. Aby ukazać różnice, w 

pracy przeanalizowano przekazy ośrodków analitycznych, które komentują i interpretują 

politykę zagraniczną. Jednocześnie analiza wykazała, że o ile na poziomie tych ośrodków 

aktywnie mówi się o wielobiegunowości, o tyle wewnętrzny przekaz ideologiczny w praktyce 

tego wątku nie podejmuje (albo bardzo słabo). Retoryka skierowana do odbiorcy wewnętrznego 

nie akcentuje problemu budowy wielobiegunowego świata, lecz koncentruje się na kwestiach 

takich jak bezpieczeństwo, suwerenność oraz tzw. „sprawiedliwość historyczna”.  

Warto również zaznaczyć, że wewnętrzny przekaz ideologiczny nie operuje wyraźną 

retoryką dotyczącą innych „cywilizacji” w wymiarze światopoglądowym — w przeciwieństwie 

do analiz eksperckich, które często odwołują się do Chin i świata niezachodniego. Z kolei 

„Zachód” przedstawiany jest jako jednolita całość — bez istotnego rozróżnienia pomiędzy 

Europą a poszczególnymi państwami europejskimi, czy też pomiędzy Europą a Stanami 

Zjednoczonymi — które traktowane są jako jedna, wspólna przestrzeń.  

W kontekście Ukrainy retoryka oficjalna nie uległa zasadniczej zmianie, lecz widoczne 

jest przesunięcie akcentów. Coraz bardziej zauważalne staje się przejście od narracji 

skoncentrowanej bezpośrednio na Ukrainie do narracji o tzw. „specjalnej operacji wojskowej”, 

wkomponowanej w mit Wielkiej Wojny Ojczyźnianej. Zabieg ten prawdopodobnie służy 

odwróceniu uwagi od konkretnej rzeczywistości i przeniesieniu dyskursu na poziom 

emocjonalnej mobilizacji patriotycznej. 

Jednocześnie w płaszczyźnie propagandowej utrzymywane są wyraźne wątki 

antyukraińskie — przy czym dotyczą one przede wszystkim ukraińskich władz oraz Zachodu 

— natomiast w dyskursie ideologicznym widoczne jest odejście od wcześniejszych odwołań 

do mitu „bratnich narodów” i narracji pomocy (widocznych zwłaszcza po 2014 roku)822. 

Obecnie nacisk przesuwany jest na kwestie tzw. „historycznej sprawiedliwości” z perspektywy 

 
821 Zob. m.in. śledztwa Fundacji Walki z Korupcją (FBK).  
822 O dyskursie pomocy zob. M. Poletyło, Dyskurs pomocy jako dyskurs pomocy, Warszawa: Scholar 2022.  



273 

 

rosyjskości. Warto dodać, że narracja ta ma charakter dynamiczny i podlega częstym 

przekształceniom. 

Po drugie, w kontekście dyskursu antyliberalnego należy zauważyć, że mimo jego 

głębokiego zakorzenienia nie odnosi się on bezpośrednio do wymiaru wartościowego, lecz 

przede wszystkim do geopolitycznej konfrontacji. Innymi słowy: w oficjalnym dyskursie 

antyliberalizm nie rozwija się jako agenda aksjologiczna, lecz jako przede wszystkim jako 

forma sprzeciwu wobec Zachodu. Co istotne, społeczeństwo rosyjskie w wielu kwestiach 

obyczajowych pozostaje stosunkowo liberalne (w wymiarze światopoglądowym)— czego 

przykładem jest m.in. podejście do aborcji czy rozwodów (wyjątek stanowi wyłącznie silnie 

wyrażona homofobia). Jednocześnie społeczeństwo pozostaje w dużej mierze świeckie. 

Dlatego to, co określane jest jako dyskurs antyliberalny, w praktyce należy odczytywać przede 

wszystkim jako dyskurs antyzachodni.  

Po trzecie, zauważalna jest tendencja do zmniejszenia roli dyskursu religijnego. 

Silniejsze akcentowanie religii obserwowano wcześniej, co prawdopodobnie wynikało z 

potrzeby wypełnienia tzw. „próżni ideologicznej”. Początkowo funkcję tę realizowano poprzez 

dyskurs religijny, następnie przekształcony w kategorię „duchowych więzi” (która z czasem 

nabrała wręcz charakteru memicznego), a obecnie — poprzez pojęcie „wartości tradycyjnych”, 

odpowiadające priorytetom dyskursu państwowego. Innymi słowy, na pewien czas elementy 

religijne wypełniły pustkę ideologiczną, jednak w aktualnym przekazie zostały one 

podporządkowane szerszej konstrukcji wartości tradycyjnych. Na poziomie dyskursu można 

zaobserwować pewne domknięcie procesu transformacji kategorii legitymizacyjnych: 

„ideologia marksizmu-leninizmu → „próżnia ideologiczna” → dyskurs religijny → duchowe 

więzi → wartości tradycyjne”.  

Po czwarte, na poziomie przekazu skierowanego do odbiorcy wewnętrznego wzmacnia 

się dyskurs antygenderowy i antyfeministyczny, który można określić jako mający charakter 

peryferyjny. W wymiarze genderowym widoczne jest stygmatyzowanie seksualnych 

mniejszości, w tym poprzez uznanie ruchu LGBT za organizację ekstremistyczną. W 

odniesieniu do dyskursu feministycznego coraz częściej pojawia się pogardliwa leksyka 

dotycząca kobiet oraz sprowadzanie ich roli do funkcji reprodukcyjnej. Umacniają się obrazy 

kobiety jako matki, co pozostaje zgodne z patriarchalną logiką porządku społecznego. 

 

Narracje dominujące  

W kontekście narracji istotne jest podkreślenie sięgania zarówno do historii, jak i do 

dziedzictwa filozoficznego. Odwołania te mają charakter synkretyczny — różne porządki 



274 

 

historyczne i symboliczne są łączone w jeden spójny przekaz, służący budowaniu narracji o 

ciągłości rosyjskiej państwowości. 

W kontekście narracji historycznych:  

Po pierwsze, w obszarze narracji historycznych centralne miejsce zajmuje mit Wielkiej 

Wojny Ojczyźnianej, stanowiący główny zasób symboliczny współczesnego przekazu. 

Jednocześnie obserwować można pojawianie się dodatkowych wątków, takich jak nawiązania 

do wojny zimowej. Inne elementy — jak podboje kosmiczne czy industrializacja — choć 

obecne, funkcjonują raczej peryferyjnie. W tym ujęciu nacisk kładziony jest przede wszystkim 

na logikę konfrontacji oraz ideę stref wpływów, choć elementy te rzadko artykułowane są 

wprost.  

Po drugie, w odniesieniu do narracji staroruskiej odwołania mają charakter punktowy i 

powierzchowny. Nie przejawiają się one w rozwiniętej artykulacji koncepcyjnej, lecz raczej w 

budowaniu symbolicznej przestrzeni — poprzez selektywne wykorzystywanie motywów 

związanych z dawną Rusią. Jednak narracja ta jest często wykorzystywana w kontekście 

Ukrainy. 

Po trzecie, w przypadku narracji bizantyjskiej warto zauważyć, że obecnie jest ona 

znacznie słabsza niż w latach bezpośrednio po 2014 roku, kiedy intensyfikację tych odniesień 

wzmacniała aneksja Krymu i związana z nią retoryka cywilizacyjna.  

W kontekście narracji filozoficznych: 

Po pierwsze, zauważalna jest tendencja do konstruowania swoistego „marki rosyjskiej 

filozofii”. Myśl rosyjska XIX–XX wieku zostaje przedstawiona jako jednolita tradycja 

intelektualna i przekształcona w zasób, który ma legitymizować współczesne koncepcje 

ideologiczne oraz wzmacniać przekaz państwowy. W praktyce oznacza to nie rekonstrukcję 

rzeczywistych stanowisk filozoficznych, lecz ich selektywne użycie i podporządkowanie 

aktualnym celom ideologicznym. 

W kontekście przekazu politycznego widoczny jest wyraźnie instrumentalny charakter 

wykorzystania koncepcji filozoficznych: pełnią one przede wszystkim funkcję sygnalizującą i 

metaforyczną, bez realnego zakorzenienia w systemie współczesnej ideologii. Nie ma 

wrażenia, że dzisiejszy przekaz państwowy faktycznie opiera się na myśli filozoficznej XIX–

XX wieku; przeciwnie — obserwujemy raczej selektywne użycie wybranych idei. Przykładem 

może być przekształcenie koncepcji słowiańskiej cywilizacji u Danilewskiego w narrację o 

„cywilizacji rosyjskiej”, czy też interpretacja pojęcia „ocalenie narodu” u Sołżenicyna, które 

traci swój aksjologiczny wymiar na rzecz funkcji konfrontacyjnej. Podobnie konserwatyzm — 

w oryginale złożony i aksjologiczny — zostaje włączony do retoryki antyzachodniej, pełniąc 



275 

 

funkcję narzędzia politycznej mobilizacji, a nie filozoficznej diagnozy. Innymi słowy, 

widoczna jest wyraźna instrumentalizacja i adaptacja tradycji intelektualnej do potrzeb 

współczesnego przekazu ideologicznego. 

Po drugie, jednocześnie silne odwołania do narracji filozoficznych są wyraźnie 

widoczne w polu dyskusyjnym. To właśnie tam pojawiają się próby ideologicznego namysłu, 

które w niemal każdym przypadku opierają się na odczytaniach rosyjskiej tradycji filozoficznej. 

Dotyczy to m.in. eurazjatyzmu (Dugin, Karaganow), neostalinizmu (Prochanow) czy 

tradycjonalizmu (Szczipkow). Najsilniejszą pozycję zachowują koncepcje eurazjatyckie, 

podczas gdy myśl słowianofilska oraz panslawizm funkcjonują na obrzeżach współczesnego 

dyskursu ideologicznego. Refleksje „słowianofilskie” pojawiają się głównie w kontekście 

retoryki dotyczącej soborowości. Innymi słowy, wszyscy aktorzy roszczący sobie prawo do 

formułowania ideologicznych ujęć współczesności odwołują się — w taki czy inny sposób — 

do zasobów filozoficznych. Na tej samej bazie powstaje również kierunek określany mianem 

tzw. „filozofii frontowej”, rozwijany przede wszystkim w kręgu Dugina. Przedstawia się go 

jako kontynuację „rosyjskiej tradycji filozoficznej”, choć w istocie stanowi on jej ideologiczne 

przekształcenie dostosowane do narracji wojennej i logiki konfrontacyjnej.  

W efekcie warto podkreślić następującą obserwację: logika, w oparciu o którą rozwija 

się rozumienie tzw. „cywilizacji rosyjskiej”, koncentruje się przede wszystkim na obszarze 

byłego Związku Radzieckiego. W ujęciach ideologów pojawiają się różne kryteria jej 

definiowania — raz odwołuje się do zasady terytorialnej, innym razem do wspólnoty 

językowej, religijnej lub kulturowej. Jednocześnie jej ideowe uzasadnienie oraz tzw. 

„wartościowe wypełnienie” czerpane są nie z tradycji marksistowsko-leninowskiej, lecz z 

selektywnie odczytywanej tradycji „rosyjskiej filozofii”, która pełni funkcję aksjologicznego 

fundamentu dla współczesnych  narracji cywilizacyjnych. 

Ponadto warto zwrócić uwagę na rzadziej omawianą tendencję — proces 

systematycznego zapominania lub wyciszania określonych wydarzeń historycznych oraz 

narracji. Zjawisko to widoczne jest nie tylko w przestrzeni medialnej, lecz przede wszystkim w 

selektywnym podejściu do podręczników oraz w braku zainteresowania ideologów 

alternatywnymi zasobami interpretacyjnymi. O tematach wykraczających poza oficjalny 

przekaz lub uznawanych za niewygodne się nie mówi. 

 

Czy zatem w Rosji istnieje ideologia? 

Aby odpowiedzieć na to pytanie, należy przypomnieć, że w niniejszej pracy ideologia 

rozumiana jest jako zjawisko niestatyczne, a jej analiza wymagała zastosowania kategorii 



276 

 

dyskursu ideologicznego, które okazało się podejściem bardziej adekwatnym niż ujęcie 

ideologii jako skończonego systemu doktrynalnego. 

Jeśli natomiast ideologię rozumieć statycznie — jako całościowy projekt obejmujący 

wizję przyszłości (jak w przypadku ideologii radzieckiej, która oferowała projekt budowy 

komunizmu) — oraz uwzględnić fakt, że współczesne rosyjskie regulacje prawne wprowadzają 

jedynie deklaratywne zapisy, to w tym znaczeniu ideologii w Rosji nie ma. 

Istnieje jednak aktywny proces reideologizacji, któremu towarzyszy intensyfikacja 

dyskursu ideologicznego. Od 2020 roku (wraz z poprawkami konstytucyjnymi), a następnie 

szczególnie od 2022 roku (po inwazji na Ukrainę), przekaz państwowy nie ogranicza się już do 

propagandy, lecz coraz wyraźniej artykułuje potrzebę ideologii jako fundamentu 

legitymizacyjnego. 

Należy podkreślić, że dotychczasowe działania mają z jednej strony charakter totalny 

(nie mylić z totalitarnym) — widoczny w skoordynowanych „ofensywach ideologicznych” we 

wszystkich aparatach ideologicznych państwa, co przejawia się w ich silnie normatywnym 

charakterze. Regulacja ta opiera się w dużej mierze na wsparciu aparatów represyjnych, które 

wyznaczają granice dopuszczalnych treści. W efekcie ideologiczny przekaz kształtuje się 

przede wszystkim poprzez logikę „tego, czego nie wolno”, co ma pozwolić odbiorcy pośrednio 

zrekonstruować „to, jak należy”. 

Z drugiej strony dostrzegalne są również próby konstruowania wartościowego rdzenia 

dyskursu. Niemniej jednak wciąż brak spójnej idei czy pozytywnego projektu przyszłości. 

Warto jednak zauważyć, że na poziomie edukacji coraz częściej pojawiają się odwołania do 

potrzeby budowania obrazu „atrakcyjnej Rosji” oraz kształtowania pozytywnej wizji 

przyszłości, choć na tym etapie pozostają one jedynie elementami rozproszonych prób 

artykulacji.  

W kontekście wartościowego rdzenia analiza wszystkich typów dyskursu wyraźnie 

pokazuje, że centralnym elementem retoryki wewnętrznej jest czynnik państwowości. Innymi 

słowy, dyskurs ideologiczny budowany jest w logice etatystycznej. Mimo że często mowa o 

wartościach, to w centrum pozostają relacje człowiek–państwo, a nie człowiek–człowiek czy 

człowiek–społeczeństwo. Kategoria państwa zatem tworzy podstawowy rdzeń znaczeniowy. W 

tej logice dla władzy nie ma zasadniczego znaczenia, jaki światopogląd wartościowy 

reprezentuje jednostka — czy jest liberalna, czy tradycjonalistyczna. Kluczowe stają się 

lojalność, zaufanie oraz gotowość do oddania państwu, a nie określony zestaw przekonań 

moralnych czy ideowych. Ilustracją tej logiki jest rosyjska kultura influencerska i środowisko 

show-biznesu, które często nie wpisują się w narrację „wartości tradycyjnych” i obfitują w 



277 

 

niestandardowe modele zachowań czy stylów życia. Fakt, że tego typu treści są akceptowane 

w przestrzeni publicznej, po raz kolejny pokazuje, że kluczowe znaczenie ma nie zgodność z 

deklarowanym systemem wartości, lecz zachowanie lojalności i pietyzm wobec państwa.  

W kontekście etatyzmu warto również podkreślić, że w rosyjskim dyskursie państwo 

jest często utożsamiane z aktualnym ośrodkiem władzy. W takiej perspektywie, jeśli 

centralnym elementem etatyzmu jest państwo jako wartość nadrzędna, to w jego rosyjskiej 

odmianie w centrum umieszczona zostaje zarówno państwowość, jak i rządząca władza. W tej 

optyce putinizm może być interpretowany jako specyficzna odmiana etatyzmu, w której 

centralne miejsce zajmuje nie tylko państwo jako instytucja, lecz również aktualny ośrodek 

władzy. W tym procesie identyfikacji z państwem czynnikiem decydującym okazał się nie tyle 

silnie rozwinięty kult jednostki, ile upływ czasu i długotrwałość sprawowania władzy. 

Jednocześnie jest to kierunek interpretacyjny, który wymaga dalszych badań porównawczych i 

analitycznych. 

Warto zaznaczyć, że niniejsza praca nie stawiała sobie za celu definiowania ideologii w 

perspektywie geopolitycznej. Należy jednak podkreślić, że sposób wyjaśniania społeczeństwu 

bieżących działań państwa utrzymany jest w logice irredentyzmu. W przekazie władzy nie 

pojawiają się otwarte odwołania ani do „imperium”, ani do kategorii kolonialnych; funkcję 

interpretacyjną pełnią raczej pojęcia związane z „odzyskiwaniem historycznych ziem” czy 

„przywracaniem integralności”. Jest to zatem specyficzna rama interpretacyjna, w której 

irredentyzm stanowi mechanizm legitymizujący, a nie nazwane wprost dążenie imperialne. 

Jednocześnie pytanie o to, jaką politykę faktycznie reprezentuje współczesna Rosja i gdzie 

przebiegają granice tej logiki irredentyzmu, należy już do odrębnego pola badań. W kontekście 

niniejszej pracy jedynie tzw. „doktryna ruskiego miru”, rozwijana przez Izborski Klub, 

podejmuje ten wątek i promuje określoną wizję geopolityczną. Można przypuszczać, że jej 

analiza może być użyteczna dla lepszego zrozumienia logiki rosyjskiego postępowania na 

arenie międzynarodowej, co w dalszej perspektywie pozwala na formułowanie bardziej 

trafnych prognoz. 

W efekcie, odwołując się do mechanizmów interpelacji w ujęciu Althussera, można 

stwierdzić, że współczesny rosyjski dyskurs ideologiczny kieruje się ku wytwarzaniu takiego 

podmiotu, który odpowiada na wezwanie władzy poprzez uznanie państwa za wartość 

nadrzędną. Tym samym interpelacja ideologiczna kształtuje jednostkę w logice etatyzmu, w 

której centralne miejsce zajmuje nie autonomia obywatelska, lecz podporządkowanie 

interesowi państwa. 

 



278 

 

Perspektywy dalszych badań 

W poprzednim punkcie zasygnalizowano dwa wątki dotyczące dalszych badań, 

bezpośrednio związane z tematyką niniejszej pracy. Warto jednak zwrócić uwagę również na 

szersze refleksie i zagadnienia, które pojawiały się w trakcie przygotowywania tego studium. 

Po pierwsze — i jest to kwestia zasadnicza — warto podjąć badania nad naturą i 

granicami (nie)zaufania społeczeństwa wobec władzy. Na ile postawy społeczne kształtowane 

są przez działanie aparatów represyjnych, a na ile przez oddziaływanie aparatów 

ideologicznych? W refleksji nad reakcjami rosyjskiego społeczeństwa zachodni odbiorca 

często pomija znaczenie mechanizmów represyjnych, przenosząc sytuację rosyjską na własną 

siatkę pojęciową i normatywną. Tymczasem uwzględnienie realnej roli represji jest niezbędne 

do zrozumienia dynamiki zachowań społecznych i granic publicznego sprzeciwu. Oczywiście, 

jest to obszar, który wymaga dopiero przyszłych badań — nie tylko ze względu na ograniczony 

dostęp do danych empirycznych, lecz również z powodu szybko zmieniającego się kontekstu 

politycznego. 

Drugim zagadnieniem w ramach tej problematyki jest logika etatyzmu, w której 

funkcjonuje społeczeństwo. W pewnym sensie istotnie ogranicza ona możliwość postrzegania 

własnego państwa jako potencjalnego źródła problemu. W konsekwencji myślenie krytyczne 

zostaje częściowo zablokowane: państwo — jako centralna kategoria porządku etatystycznego 

— nie może zostać uznane za „przeciwnika”, nawet wtedy, gdy w innych warunkach taka 

interpretacja byłaby możliwa. Otwiera to istotne pole refleksji nad tym, w jaki sposób ramy 

ideologiczne wpływają na możliwość formułowania alternatywnych ocen oraz jak 

konstruowana jest społeczna percepcja zagrożenia. 

Po drugie, istotnym kierunkiem dalszych badań jest problem resentymentu. W 

nowszych pracach wiele uwagi poświęca się resentymentowi jako jednemu z czynników 

prowadzących do wojny. Jednak w tym kontekście kluczowe jest rozróżnienie między 

resentymentem władzy a resentymentem społecznym. Rzeczywiście, retoryka Putina w dużej 

mierze opiera się na kategoriach „resentymentogennych”, lecz stopień, w jakim treści te 

znajdują realny oddźwięk w społeczeństwie, pozostaje kwestią otwartą. Jeżeli rzeczywiście 

istnieje resentyment społeczny, to na jakiej podstawie miałby się on kształtować — w sytuacji 

względnie stabilnej gospodarki i braku wyraźnej, ofensywnej ideologii? A jeśli natomiast nie 

ma podstaw, by mówić o szerokim społecznym resentymentu, to pojawia się kolejne pytanie: 

czy mamy do czynienia raczej z resentymentem elit, czy może z indywidualnymi ambicjami 

politycznymi, które są następnie ekstrapolowane na poziom dyskursu państwowego? 

Po trzecie, z problematyką resentymentu ściśle wiąże się blok zagadnień etycznych 



279 

 

dotyczących motywacji udziału w wojnie, zwłaszcza w odniesieniu do decyzji podejmowanych 

przez tzw. ochotników. Wstępne obserwacje wskazują, że znaczna ich część kieruje się przede 

wszystkim motywacjami ekonomicznymi, a nie pobudkami ideowymi. Prowadzi to do 

zasadniczego pytania: co faktycznie determinuje udział w tzw. SVO? Czy jest to idea o 

charakterze „resentymentogennym”? Bezwzględna lojalność wobec państwa? Ekonomiczna 

presja? Czy kalkulacja związana z potencjalnym zyskiem? Pytanie to ma fundamentalny 

charakter i pozostaje blisko tradycji refleksji Hannah Arendt nad motywacjami działania w 

systemach niedemokratycznych. Jednocześnie intuicyjnie nasuwa się przypuszczenie, że 

odpowiedź może prowadzić również do zmodyfikowanej wersji logiki marksistowskiej, w 

której podstawowe potrzeby ekonomiczne odgrywają rolę pierwszoplanową w procesach 

mobilizacji społecznej. 

Po czwarte, istotnym — również z perspektywy etycznej — kierunkiem dalszych badań 

wydaje się analiza języka nie tylko władzy i ideologii państwowej, lecz także dyskursu 

opozycyjnego. W szerokim ujęciu warto przypomnieć, że w wielu narracjach dotyczących 

współczesnej Rosji pomijana bywa skala protestów i mobilizacji społecznej: wystarczy 

wspomnieć m.in. protesty na Placu Błotnym, ruch związany z działalnością Aleksieja 

Nawalnego czy wydarzenia w Chabarowsku. W literaturze akademickiej uwaga koncentruje 

się przede wszystkim — choć oczywiście nie wyłącznie — na analizie władzy i jej 

mechanizmów. Taki sam kierunek badań dominował również w niniejszej pracy. Jednak 

refleksja towarzysząca procesowi badawczemu pokazuje, że równie dużej uwagi wymaga 

szeroko rozumiany dyskurs opozycyjny i jego język, który stanowi nie tylko alternatywny 

sposób opisu rzeczywistości politycznej, lecz także odrębny zasób znaczeń, emocji i praktyk 

komunikacyjnych. 

Po piąte, istotnym zagadnieniem jest narastający kryzys tożsamości. Wojna oznacza nie 

tylko indywidualne tragedie, lecz także głęboki wstrząs tożsamościowy. Różne modele 

zachowań, które ujawniły się w rosyjskim społeczeństwie (nie wspominając już o zewnętrznej 

percepcji Rosjan), „wytworzyły” odmienne tożsamości i mechanizmy radzenia sobie z 

rzeczywistością. Dotyczy to m.in. podziałów i wzajemnych oskarżeń między tymi, którzy 

wyjechali, a tymi, którzy pozostali; prób redefinicji własnej przynależności; a niekiedy także 

działań odwrotnych — prób zachowania dawnego status quo za wszelką cenę. Ta złożona paleta 

reakcji prowadzi niekiedy do wewnętrznych konfliktów, a nawet do autoagresywnej 

tożsamości, przejawiającej się w poczuciu winy czy odrzucenia samego siebie w powodu 

przynależności do tzw. „rosyjskości”. Na poziomie zawodowym obserwuje się natomiast 

zjawisko „wewnętrznej migracji”, co również stanowi formę odpowiedzi na kryzys 



280 

 

tożsamościowy wywołany wojną. 

Wszystkie wskazane wyżej zagadnienia pozostają bezpośrednio związane z ideologią w 

szerokim rozumieniu tego słowa. Oczywiście nie sposób w ramach niniejszej pracy omówić 

problemów ściśle powiązanych z tą tematyką — takich jak kwestia pokuty, odpowiedzialności 

zbiorowej i indywidualnej czy moralnych konsekwencji uczestnictwa w wojnie. Wszystkie te 

obszary są jednak ze sobą ściśle powiązane i tworzą wspólne pole refleksji nad współczesną 

rosyjską rzeczywistością. Niniejsze opracowanie stanowi jedynie niewielki element znacznie 

szerszego spektrum pytań, które pozostają otwarte i wymagają dalszych, pogłębionych badań. 

  



281 

 

Bibliografia 

I. ŹRÓDŁA (MATERIAŁ EMPIRYCZNY) 

1. Druki zwarte  

Gumilow L., Od Rusi do Rosji, przeł. E. Rojewska-Olejarczuk, Warszawa: Polski Instytut Wydawniczy 

2004.  

Великое русское исправление имен, red. А.Ю. Коробов-Латынцев, Н.В. Арутюнов, Санкт-

Петербург: издательство „Солнце севера” 2023. 

Второй большой философский собор, „Русский миф как основание русской идеи. 

Антропологические доводы”, Москва: Русская философия 2024.  

Данилевский Н., Россия и Европа. Взгляд на культурные и политические отношения славянского 

мира г германо-романскому, Москва: Благословение. Институт русской цивилизации 2011. 

Дугин A., Археомодерн, Москва: Арктогея 2011. 

Дугин А., Основы геополитики, Москва: Арктогея-центр 2000.  

Ильин И., Национальная Россия. Наши задачи, Москва: Родина 2021. 

Живая идея: мечта России. Кодекс россиянина в XXI веке, Москва: Совет по внешней и 

оборонной политике 2025.  

Защита мира, земли, свободы выбора для всех стран: новые идеи для внешней политики России, 

red. С.А. Караганов, Москва: Высшая школа экономики 2020.  

Кирилл (Патриарх Московский и всея Руси), Семь слов о русском мире, Москва: Всемирный 

русский народный собор 2015.  

Кортунов А.В., Между полицентризмом и биполярностью: о российских нарративах эволюции 

миропорядка, Москва: НП РСМД 2019. 

Ильин И., Национальная Россия. Наши задачи, Москва: Родина 2021. 

Леонтьев K., Византинизм и славянство, Москва: АСТ 2007. 

Матрица русской культуры: миф? двигатель модернизации? барьер?, red. С.А. Караганов, 

Москва: Совет по внешней и оборонной политике 2012.  

Национальная идентичность и будущее России, red. С.А. Караганов. Москва: Клуб Валдай 2014.  

О социальном учении Константинопольского патриархата, доклад Научно-аналитического 

центра ВРНС, red. А.В. Щипков. Москва: Всемирный российский народный собор 2021.  

Патриотизм как идеология возрождения России, red. Т. С. Гузенков. Москва: РИСИ 2014. 

Первый большой философский собор „Об основаниях русской идеи. Онтологические доводы”, 

Москва: Русская философия 2023;  

Поворот на Восток 2.0, или Сибиризация России, red. С.А. Караганов, Москва: СВОП 2025.  

Политика России в отношении Мирового большинства, red. С.А. Караганов, Москва: СВОП 

2023.  

Панарин А., Реванш истории. Российская стратегическая инициатива в XXI веке, Москва: 

Издательство „Русскiй мiръ” 2005.  

Проханов A., Кугушев C., Технологии „Пятой империи”, Москва: Эксмо 2007. 

Солженицын A., Как нам обустроить Россию? Посильные соображения, Ленинград: Советский 

писатель1990.  

Тимофеев И.Н., Асинхронная многополярность: векторы развития и параметры управления, 

Москва: Российский совет по международным делам (РСМД) 2025.  

Харичев А.Д. i in., Восприятие базовых ценностей, факторов и структур социально-

исторического развития России, „Журнал политических исследований”, 2022, t. 6, nr 3, s. 9-

19.  

Щипков A., Бронзовый век России. Взгляд из Тарусы, Санкт-Петербург: Русская культура 2015.  

Щипков A., Дискурс ортодоксии. Описание идейного пространства современного русского 

православия, Москва: Издательство Московской Патриархии Русской Православной Церкви 

2021. 

Щипков A., До и после политики, Москва: Пробел-2000.  

Щипков A., Идеология социального традиционализма (социал-традиция), Москва: РПУ св. 

Иоанна Богослова 2023.  

Щипков A., Прямое высказывание. Кто мы, православные, и куда идем, Москва: Абрис 2019.  

Щипков A., Социал-традиция, Москва: Аст-пресс книга 2017.  



282 

 

Щипков A., Традиционализм, либерализм и неонацизм в пространстве актуальной политики, 

Санкт-Петербург: Алетейя 2015.  

 

2. Artykuły  

Solzhenitsyn A., A World Split Apart, The Aleksandr Solzhenitsyn Center. 

https://www.solzhenitsyncenter.org/a-world-split-apart.  

80-е заседание Зиновьевского клуба: „Философский фронт России: идеология Победы”, 

Зиновьев.Инфо 12.03.2024. https://zinoviev.info/wps/archives/8144.  

Александр Проханов, Изборский клуб 07.11.2016. https://izborsk-club.ru/10978.  

Ананских И. i in., Российская семья как основа отечественной государственности, 

„Юридическая наука: история и современность” 2023, nr 3. s. 42-79.  

Биография Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла, Официальный сайт 

Московской патриархии. https://patriarch.patriarchia.ru/.  

Боханов А.Н., Победа определялась любовью русских людей к своей земле и к своей вере, [w:] 

Патриотизм как идеология возрождения России, red. Т. С. Гузенков. Москва: РИСИ 2014, s. 

29-33. 

Варава В.В., Пацифизм как эвтаназия, [w:] Великое русское исправление имен, red. А.Ю. 

Коробова-Латынцева, Санкт-Петербург: Издательство „Солнце Севера” 2023, s. 38-58.  

Выступление российского философа, доктора политических и социологических наук, кандидата 

философских наук, профессора А.Г. Дугина, ВРНС 25.10.2022. 

https://vrns.ru/documents/vystuplenie-rossiyskogo-filosofa-doktora-politicheskikh-i-

sotsiologicheskikh-nauk-kandidata-filosofs/.  

Выступление Святейшего Патриарха Кирилла на II Международном православном 

студенческом форуме, Официальный сайт Московского Патриархата 14.10.2016. 

http://www.patriarchia.ru/db/text/4640021.html.  

Выступление Сергея Караганова на XXVI Всемирном русском народном соборе, Сергей 

Караганов 27.11.2024. https://karaganov.ru/vystuplenie-sergeja-karaganova-na-xxvi-vsemirnom-

russkom-narodnom-sobore/.  

Горшков М.К., Историческое самосознание россиян сегодня: социологический диагноз, 

„Проблемы национальной стратегии” 2023, nr 4 (79), s. 38–51. 

Грушко А.В., Россия и Европа: многосторонность мнений – залог безопасности Европы?, 

„Проблемы национальной стратегии” 2024, nr 2 (83), s. 62-69.  

Гузенкова Т.С., Патриотизм, глобализация и национальное государство, [w:] Патриотизм как 

идеология возрождения России, red. Т. С. Гузенкова. Москва: РИСИ 2014, s. 15-28.  

Гумилев Л.Н., О термине „этнос”, Электронная библиотека RoyalLib. 

https://royallib.com/read/gumilev_lev/o_termine_etnos.html#0.  

Данилевский Н.Я. – основоположник цивилизационного метода в исследовании истории, ВРНС. 

https://vrns.ru/news/v-ramkah-xvi-vsemirnogo-russkogo-narodnogo-sobora-sostoyalas-sektsiya-n-

ya-danilevskiy-osnovopolozh/.  

Даренский В.Ю., Основные концепты русской идеологической обороны, [w:] Великое русское 

исправление имен, red. А.Ю. Коробов-Латынцев, Санкт-Петербург: Издательство „Солнце 

Севера” 2023, s. 122-134.  

Доклад 65, [w:] Первый большой философский собор „Об основаниях русской идеи. 

Онтологические доводы”, Москва: Издательство „Русская философия” 2023, s. 615-621.  

Дегтерев Д.А., Петровская О.В., Миротворчество в меняющемся мире. Проблемы национальной 

стратегии, „Проблемы национальной стратегии” 2022, nr 2 (71), s. 10-13.  

Дегтярев М.В., Патриотизм, он един, это любовь к России и русскому народу, [w:] Патриотизм 

как идеология возрождения России, red. Т. С. Гузенков. Москва: РИСИ 2014, s. 9-12. 

Дугин A., „Солнечный” Путин победил „Лунного”, Изборский клуб 31.03.2022. https://izborsk-

club.ru/22555.  

Дугин A., Манифест великого пробуждения, Изборский клуб 06.03.2021. https://izborsk-

club.ru/20749.  

Дугин A., Новая идеология России, ВРНС 11.02.2023. https://vrns.ru/news/a-g-dugin-novaya-

ideologiya-rossii/.  

Дугин A., Основы русской идеологии, Изборский клуб 04.01.2024. https://izborsk-club.ru/25133.  

https://zinoviev.info/wps/archives/8144
https://izborsk-club.ru/10978
https://vrns.ru/documents/vystuplenie-rossiyskogo-filosofa-doktora-politicheskikh-i-sotsiologicheskikh-nauk-kandidata-filosofs/
https://vrns.ru/documents/vystuplenie-rossiyskogo-filosofa-doktora-politicheskikh-i-sotsiologicheskikh-nauk-kandidata-filosofs/
http://www.patriarchia.ru/db/text/4640021.html
https://karaganov.ru/vystuplenie-sergeja-karaganova-na-xxvi-vsemirnom-russkom-narodnom-sobore/
https://karaganov.ru/vystuplenie-sergeja-karaganova-na-xxvi-vsemirnom-russkom-narodnom-sobore/
https://vrns.ru/news/v-ramkah-xvi-vsemirnogo-russkogo-narodnogo-sobora-sostoyalas-sektsiya-n-ya-danilevskiy-osnovopolozh/
https://vrns.ru/news/v-ramkah-xvi-vsemirnogo-russkogo-narodnogo-sobora-sostoyalas-sektsiya-n-ya-danilevskiy-osnovopolozh/
https://izborsk-club.ru/22555
https://izborsk-club.ru/22555
https://izborsk-club.ru/20749
https://izborsk-club.ru/20749
https://vrns.ru/news/a-g-dugin-novaya-ideologiya-rossii/
https://vrns.ru/news/a-g-dugin-novaya-ideologiya-rossii/
https://izborsk-club.ru/25133


283 

 

Дугин A., Украина как поле Армагеддона, Изборский клуб 01.06.2023. https://izborsk-

club.ru/24378.  

Дугин А.Г., Актуальность Платона для России и платонический минимум, Платонополис. 

http://www.platonizm.ru/content/dugin-ag-aktualnost-platona-dlya-rossii-i-platonicheskiy-

minimum.  

Дугин А.Г., Украина как территория Армагеддона, [w:] Великое русское исправление имен, red. 

А.Ю. Коробов-Латынцев, Санкт-Петербург: Издательство „Солнце Севера” 2023, s. 23-38.  

Ильин И., За национальную Россию. Манифест русского движения. https://ivan-

article.narod.ru/files/article.pdf 

Караганов C., В Евразию с интеллектуальной свободой, „Россия в глобальной политике” 

13.03.2025. https://globalaffairs.ru/articles/v-evraziyu-karaganov/.  

Караганов C., Применение ядерного оружия может уберечь человечество от глобальной 

катастрофы, Профиль 13.06.2023. https://profile.ru/politics/primenenie-yadernogo-oruzhiya-

mozhet-uberech-chelovechestvo-ot-globalnoj-katastrofy-1338893/.  

Караганов C., Часть людей потеряли страх перед адом. Нужно восстановить, БизнесOnline 

07.01.2024. https://www.business-gazeta.ru/article/619108.  

Кравец C.Л., Лукьянов Ф.А., Путин Владимир Владимирович, [w:] Большая Российская 

Энциклопедия. https://old.bigenc.ru/domestic_history/text/5610195.  

Кутырев Г., Незападные теории международных отношений в полицентрическом мире: опыт 

ряда стран АТР (Вьетнам, Сингапур и Таиланд), РСМД 02.06.2025. 

https://russiancouncil.ru/analytics-and-comments/analytics/nezapadnye-teorii-mezhdunarodnykh-

otnosheniy-v-politsentricheskom-mire-opyt-ryada-stran-atr-vetnam-s/?sphrase_id=219176614.  

Лавров C., Выступление на XI международном научно-экспертном форуме „Примаковские 

чтения”, РСМД 25.06.2025. https://russiancouncil.ru/analytics-and-

comments/comments/vystuplenie-na-xi-mezhdunarodnom-nauchno-ekspertnom-forume-

primakovskie-chteniya-/?sphrase_id=219176614.  

Либерализм назван тоталитарной идеологической системой, РИСИ 24.02.2016. 

https://riss.ru/news/smi/liberalizm-nazvan-totalitarnoy-ideologicheskoy-

sistemoy/?sphrase_id=145118. 

Матвейчев О.А., Николай Гоголь о „русском коде”, [w:] Первый большой философский собор 

„Об основаниях русской идеи. Онтологические доводы”, Москва: Издательство „Русская 

философия” 2023. Доклад 36, s. 336-342.  

Мирбашир оглу Э., Настало время для нового мира — многополярного. РСМД 22.10.2024. 

https://russiancouncil.ru/analytics-and-comments/columns/global-governance/nastalo-vremya-dlya-

novogo-mira-mnogopolyarnogo/?sphrase_id=219176614. 

Н. Я. Данилевский — основоположник цивилизационного метода в исследовании истории, ВРНС 

2012. https://vrns.ru/documents/v-ramkakh-xvi-vsemirnogo-russkogo-narodnogo-sobora-

sostoyalas-sektsiya-n-ya-danilevskiy-osnovopolozh/.  

Назаров О.Г., Послемюнхенская Европа и инициативы СССР по созданию антигитлеровской 

коалиции, „Проблемы национальной стратегии” 2024, nr 2 (83), s. 70-93. 

Неменский О.Б., Патриотизм и мультикультурализм, [w:] Патриотизм как идеология 

возрождения России, red. Т. С. Гузенкова. Москва: РИСИ 2014, s. 61-71.  

Неменский О.Б., Украинство — фиктивный национализм, РИСИ 05.02.2015. 

https://riss.ru/news/smi/oleg-nemenskiy-ukrainstvo---fiktivnyy-natsionalizm/.  

Никонов В.А., Цивилизационный фактор в современной геополитике, „Проблемы национальной 

стратегии” 2024, nr 4 (85), s. 42-49. 

Польша станет хозяйкой Украины, Красная Весна 28.02.2022. 

https://rossaprimavera.ru/news/9edc82d0?utm_source.  

Попов В., Коллективного Запада больше нет. Наступило время цивилизаций, РСМД 24.03.2025. 

https://russiancouncil.ru/analytics-and-comments/analytics/kollektivnogo-zapada-bolshe-net-

nastupilo-vremya-tsivilizatsiy/?sphrase_id=219176614 

Попов В., Многовариантность будущего, РСМД 18.10.2024. https://russiancouncil.ru/analytics-

and-comments/analytics/mnogovariantnost-budushchego/?sphrase_id=219176614 

Проблемы национальной стратегии. Незапад, „Проблемы национальной стратегии” 2024, nr 1 

(82). 

https://izborsk-club.ru/24378
https://izborsk-club.ru/24378
http://www.platonizm.ru/content/dugin-ag-aktualnost-platona-dlya-rossii-i-platonicheskiy-minimum
http://www.platonizm.ru/content/dugin-ag-aktualnost-platona-dlya-rossii-i-platonicheskiy-minimum
https://globalaffairs.ru/articles/v-evraziyu-karaganov/
https://profile.ru/politics/primenenie-yadernogo-oruzhiya-mozhet-uberech-chelovechestvo-ot-globalnoj-katastrofy-1338893/
https://profile.ru/politics/primenenie-yadernogo-oruzhiya-mozhet-uberech-chelovechestvo-ot-globalnoj-katastrofy-1338893/
https://old.bigenc.ru/domestic_history/text/5610195
https://russiancouncil.ru/analytics-and-comments/analytics/nezapadnye-teorii-mezhdunarodnykh-otnosheniy-v-politsentricheskom-mire-opyt-ryada-stran-atr-vetnam-s/?sphrase_id=219176614
https://russiancouncil.ru/analytics-and-comments/analytics/nezapadnye-teorii-mezhdunarodnykh-otnosheniy-v-politsentricheskom-mire-opyt-ryada-stran-atr-vetnam-s/?sphrase_id=219176614
https://russiancouncil.ru/analytics-and-comments/comments/vystuplenie-na-xi-mezhdunarodnom-nauchno-ekspertnom-forume-primakovskie-chteniya-/?sphrase_id=219176614
https://russiancouncil.ru/analytics-and-comments/comments/vystuplenie-na-xi-mezhdunarodnom-nauchno-ekspertnom-forume-primakovskie-chteniya-/?sphrase_id=219176614
https://russiancouncil.ru/analytics-and-comments/comments/vystuplenie-na-xi-mezhdunarodnom-nauchno-ekspertnom-forume-primakovskie-chteniya-/?sphrase_id=219176614
https://riss.ru/news/smi/liberalizm-nazvan-totalitarnoy-ideologicheskoy-sistemoy/?sphrase_id=145118
https://riss.ru/news/smi/liberalizm-nazvan-totalitarnoy-ideologicheskoy-sistemoy/?sphrase_id=145118
https://vrns.ru/documents/v-ramkakh-xvi-vsemirnogo-russkogo-narodnogo-sobora-sostoyalas-sektsiya-n-ya-danilevskiy-osnovopolozh/
https://vrns.ru/documents/v-ramkakh-xvi-vsemirnogo-russkogo-narodnogo-sobora-sostoyalas-sektsiya-n-ya-danilevskiy-osnovopolozh/
https://riss.ru/news/smi/oleg-nemenskiy-ukrainstvo---fiktivnyy-natsionalizm/
https://russiancouncil.ru/analytics-and-comments/analytics/kollektivnogo-zapada-bolshe-net-nastupilo-vremya-tsivilizatsiy/?sphrase_id=219176614
https://russiancouncil.ru/analytics-and-comments/analytics/kollektivnogo-zapada-bolshe-net-nastupilo-vremya-tsivilizatsiy/?sphrase_id=219176614
https://russiancouncil.ru/analytics-and-comments/analytics/mnogovariantnost-budushchego/?sphrase_id=219176614
https://russiancouncil.ru/analytics-and-comments/analytics/mnogovariantnost-budushchego/?sphrase_id=219176614


284 

 

Проханов A., Вероучение Русской мечты, Изборский клуб 02.05.2024. https://izborsk-

club.ru/25611.  

Проханов A., Мы-сталинисты, Изборский клуб 26.12.2015. https://izborsk-club.ru/8077.  

Проханов A., Путин— трубочист русской истории, Изборский клуб 17.11.2021. https://izborsk-

club.ru/21927.  

Проханов A., Религия победы, Изборский клуб 22.06.2016. https://izborsk-club.ru/9496.  

Проханов A., Русь соборная, Изборский клуб 04.11.2015. https://izborsk-club.ru/7614.  

Проханов A., Создание русской идеологии — это не каприз, а рецепт спасения погибающего 

народа, Изборский клуб 05.11.2021. https://izborsk-club.ru/21883.  

Проханов A., Царь и вождь, Изборский клуб 22.06.2016. https://izborsk-club.ru/9498.  

Проханов A., Четыре цвета Путина, Электронная библиотека RoyalLib. 

https://royallib.com/read/prohanov_aleksandr/chetire_tsveta_putina.html#0.  

Путин В., 75 лет Великой Победы: общая ответственность перед историей и будущим, 

Президент России 19.06.2020. http://kremlin.ru/events/president/news/63527.  

Путин В., Об историческом единстве русских и украинцев, Президент России 12.07.2021. 

http://kremlin.ru/events/president/news/66181.  

Путин В., Россия: национальный вопрос, „Независимая газета” 23.01.2012. 

https://www.ng.ru/politics/2012-01-23/1_national.html.  

Пущаев Ю.В., Настоящая цель СВО и войны: дезападнизация Украины и России, [w:] Великое 

русское исправление имен, red. А.Ю. Коробов-Латынцев, Санкт-Петербург: Издательство 

„Солнце Севера” 2023, s. 152-182.  

Речь Александра Солженицына в Гарварде, 1978. https://oblacy.info/ru/306-soljenicin_rech-v-

harvard_ru/.  

Русский мир и проблемы русофобии, ВРНС 2015. https://vrns.ru/documents/russkiy-mir-i-problemy-

rusofobii/.  

Скворцов A.A., Война как обыденность и выход из небытия, [w:] Великое русское исправление 

имен, red. А.Ю. Коробова-Латынцева, Санкт-Петербург: Издательство „Солнце Севера” 2023, 

s. 135-151. 

Слово пастыря. Выпуск от 13 декабря 2014 года, Официальный сайт Московского Патриархата. 

13.12.2014. https://www.patriarchia.ru/db/text/3878340.html.  

Слово пастыря. Выпуск от 6 сентября 2014 года, Официальный сайт Московского Патриархата. 

07.09.2014. https://www.patriarchia.ru/db/text/3728242.html.  

Сюндюков Н., Русская пустота, или к экзистенциальному пониманию истории, [w:] Великое 

русское исправление имен, red. А.Ю. Коробова-Латынцева, Санкт-Петербург: Издательство 

„Солнце Севера” 2023, s. 196-202. 

Тимофеев И.Н., Политическая философия: атрибут сверхдержавы. РСМД 27.02.2023. 

https://russiancouncil.ru/analytics-and-comments/analytics/politicheskaya-filosofiya-atribut-

sverkhderzhavy/.  

Тихонов А.Е. i in., Вызовы культурно-цивилизационной самобытности постсоветского 

пространства, „Проблемы национальной стратегии” 2024, nr 4 (85), s. 12-41. 

Тренин Д., Из-за Трампа мир стал многополярным раньше, чем можно было ожидать, РСМД 

26.03.2025. https://russiancouncil.ru/analytics-and-comments/comments/iz-za-trampa-mir-stal-

mnogopolyarnym-ranshe-chem-mozhno-bylo-ozhidat/.  

Трухан А.В., Священная война России в эсхатологической логике истории: идеократические 

основания третьей мировой войны, [w:] Великое русское исправление имен, red. А.Ю. 

Коробов-Латынцев, Санкт-Петербург: Издательство „Солнце Севера” 2023, s. 183-191.  

Тюренков М., Православная этиха и дух солидаризма, [w:] Перелом, red. А. Щипков, Москва: 

Издательство Пробел-2000 2013, s. 3-15.  

Черняев М., Россия и Китай: двусторонние отношения в условиях формирования 

многополярности, РСМД 09.04.2025. https://russiancouncil.ru/analytics-and-

comments/analytics/rossiya-i-kitay-dvustoronnie-otnosheniya-v-usloviyakh-formirovaniya-

mnogopolyarnosti/?sphrase_id=198240902.  

Швыдкой М., Комментарии членов автора, РСМД. https://russiancouncil.ru/mikhail-

shvydkoy/comments/.  

Щипков A., Левый консерватизм, [w:] Перелом, red. A. Щипков, Москва: Пробел-2000, s. 48-79.  

https://izborsk-club.ru/25611
https://izborsk-club.ru/25611
https://izborsk-club.ru/8077
https://izborsk-club.ru/21927
https://izborsk-club.ru/21927
https://izborsk-club.ru/9496
https://izborsk-club.ru/7614
https://izborsk-club.ru/21883
https://izborsk-club.ru/9498
https://royallib.com/read/prohanov_aleksandr/chetire_tsveta_putina.html#0
http://kremlin.ru/events/president/news/63527
http://kremlin.ru/events/president/news/66181
https://www.ng.ru/politics/2012-01-23/1_national.html
https://oblacy.info/ru/306-soljenicin_rech-v-harvard_ru/
https://oblacy.info/ru/306-soljenicin_rech-v-harvard_ru/
https://vrns.ru/documents/russkiy-mir-i-problemy-rusofobii/
https://vrns.ru/documents/russkiy-mir-i-problemy-rusofobii/
https://www.patriarchia.ru/db/text/3728242.html
https://russiancouncil.ru/analytics-and-comments/analytics/politicheskaya-filosofiya-atribut-sverkhderzhavy/
https://russiancouncil.ru/analytics-and-comments/analytics/politicheskaya-filosofiya-atribut-sverkhderzhavy/
https://russiancouncil.ru/analytics-and-comments/comments/iz-za-trampa-mir-stal-mnogopolyarnym-ranshe-chem-mozhno-bylo-ozhidat/
https://russiancouncil.ru/analytics-and-comments/comments/iz-za-trampa-mir-stal-mnogopolyarnym-ranshe-chem-mozhno-bylo-ozhidat/
https://russiancouncil.ru/analytics-and-comments/analytics/rossiya-i-kitay-dvustoronnie-otnosheniya-v-usloviyakh-formirovaniya-mnogopolyarnosti/?sphrase_id=198240902
https://russiancouncil.ru/analytics-and-comments/analytics/rossiya-i-kitay-dvustoronnie-otnosheniya-v-usloviyakh-formirovaniya-mnogopolyarnosti/?sphrase_id=198240902
https://russiancouncil.ru/analytics-and-comments/analytics/rossiya-i-kitay-dvustoronnie-otnosheniya-v-usloviyakh-formirovaniya-mnogopolyarnosti/?sphrase_id=198240902
https://russiancouncil.ru/mikhail-shvydkoy/comments/
https://russiancouncil.ru/mikhail-shvydkoy/comments/


285 

 

Щипков А., Российская идентичность и русская традиция на исходе эпохи глобализма, „Тетради 

по консерватизму”, 2015, nr 3, s. 129-132.  

Щипков А., Фашизм Макса Вебера, „Международная жизнь” 2025, nr 2, s. 22-25.  

Щипков А.В., Политические речи Владимира Путина и перспективы развития национальной 

идеологии. Синодальный отдел по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ 08.02.2023. 

https://sinfo-mp.ru/politicheskie-rechi-vladimira-putina-i-perspektivy-razvitiya-naczionalnoj-

ideologii.html.  

 

3. Wystąpienia prezydenckie 

Выступление и дискуссия на Мюнхенской конференции по вопросам политики безопасности, 

Президент России 10.02.2007. http://kremlin.ru/events/president/transcripts/24034 [dostęp: 

11.03.2022]. 

Заседание международного дискуссионного клуба „Валдай”, Президент России 19.09.2013. 

http://kremlin.ru/events/president/news/19243.  

Заседание Международного дискуссионного клуба „Валдай”, Президент России 24.10.2014. 

http://kremlin.ru/events/president/news/46860. 

Заседание дискуссионного клуба „Валдай”, Президент России 21.10.2021. 

http://kremlin.ru/events/president/news/66975.  

Заседание международного дискуссионного клуба „Валдай”, Президент России 27.10.2022, 

http://kremlin.ru/events/president/news/69695. 

Заседание дискуссионного клуба „Валдай”, Президент России 07.11.2024. 

http://kremlin.ru/events/president/news/75521.  

Заседание дискуссионного клуба „Валдай”, Президент России 02.10.2025. 

http://kremlin.ru/events/president/news/78134.  

Обращение Президента Российской Федерации, Президент России 21.02.2022. 

http://kremlin.ru/events/president/transcripts/speeches/67828.  

Подписание договоров о принятии ДНР, ЛНР, Запорожской и Херсонской областей в состав 

России, Президент России 30.09.2022. http://kremlin.ru/events/president/news/69465.  

Послание Президента Федеральному Собранию Российской Федерации. Президент России 

25.04.2005. http://kremlin.ru/events/president/transcripts/22931.  

Послание Президента Федеральному Собранию, Президент России 12.12.2012. 

http://www.kremlin.ru/events/president/transcripts/messages/17118.  

Послание Президента Федеральному Собранию, Президент России 04.12.2014. 

http://www.kremlin.ru/events/president/transcripts/messages/47173.  

Послание Президента Федеральному Собранию, Президент России 03.12.2015. 

http://kremlin.ru/events/president/transcripts/messages/50864.  

Послание Президента Федеральному Собранию, Президент России 01.12.2016. 

http://kremlin.ru/events/president/transcripts/messages/53379.  

Послание Президента Федеральному Собранию, Президент России 21.02.2023. 

http://kremlin.ru/events/president/news/70565.  

 

4. Dokumenty prawne  

Перечень иностранных государств и территорий, совершающих в отношении Российской 

Федерации, российских юридических лиц и физических лиц недружественные действия. 

https://www.consultant.ru/document/cons_doc_LAW_411064/e8730c96430f0f246299a0cb7e5b27

193f98fdaa/.  

Перечень поручений по итогам встречи с представителями Общероссийского фронта, 

Президент России 26.05.2014. http://www.kremlin.ru/acts/assignments/orders/45813.  

Перечень террористов и экстремистов, Росфинмониторинг. 

https://www.fedsfm.ru/documents/terrorists-catalog-portal-act?.  

Стратегия национальной безопасности Российской федерации, 2021. 

https://www.consultant.ru/document/cons_doc_LAW_389271/61a97f7ab0f2f3757fe034d11011c76

3bc2e593f/.  

https://sinfo-mp.ru/politicheskie-rechi-vladimira-putina-i-perspektivy-razvitiya-naczionalnoj-ideologii.html
https://sinfo-mp.ru/politicheskie-rechi-vladimira-putina-i-perspektivy-razvitiya-naczionalnoj-ideologii.html
http://kremlin.ru/events/president/news/19243
http://kremlin.ru/events/president/news/46860
http://kremlin.ru/events/president/news/66975
http://kremlin.ru/events/president/news/69695
http://kremlin.ru/events/president/news/75521
http://kremlin.ru/events/president/news/78134
http://kremlin.ru/events/president/transcripts/speeches/67828
http://kremlin.ru/events/president/transcripts/22931
http://www.kremlin.ru/events/president/transcripts/messages/17118
http://www.kremlin.ru/events/president/transcripts/messages/47173
http://kremlin.ru/events/president/transcripts/messages/50864
http://kremlin.ru/events/president/transcripts/messages/53379
http://kremlin.ru/events/president/news/70565
https://www.consultant.ru/document/cons_doc_LAW_411064/e8730c96430f0f246299a0cb7e5b27193f98fdaa/
https://www.consultant.ru/document/cons_doc_LAW_411064/e8730c96430f0f246299a0cb7e5b27193f98fdaa/
http://www.kremlin.ru/acts/assignments/orders/45813
https://www.fedsfm.ru/documents/terrorists-catalog-portal-act
https://www.consultant.ru/document/cons_doc_LAW_389271/61a97f7ab0f2f3757fe034d11011c763bc2e593f/
https://www.consultant.ru/document/cons_doc_LAW_389271/61a97f7ab0f2f3757fe034d11011c763bc2e593f/


286 

 

Указ Президента Российской Федерации от 11.12.2015 nr 617 „О создании Общероссийской 

общественно государственной просветительской организации «Российское общество 

‘Знание’»” (2015, nr 617). http://publication.pravo.gov.ru/Document/View/0001201512110006.  

Указ Президента Российской Федерации от 24.03.2014 nr 172 „О Всероссийском физкультурно-

спортивном комплексе «Готов к труду и обороне» (ГТО)”. (2014, nr 172) 

http://publication.pravo.gov.ru/document/0001201403250001?index=1.  

Указ Президента Российской Федерации от 29.10.2015 nr 536 „О создании Общероссийской 

общественно-государственной детско-юношеской организации «Российское движение 

школьников»” (2015, nr 536). http://publication.pravo.gov.ru/document/view/0001201510290016.  

Указ Президента РФ от 09.11.2022 nr 809 „Об утверждении основ государственной политики по 

сохранению и укреплению традиционных российских духовно-нравственных ценностей” 

(2022 nr 809). https://www.consultant.ru/document/cons_doc_LAW_430906/.  

Указ Президента РФ от 24.06.2009 nr 715 „Об общероссийских обязательных общедоступных 

телеканалах и радиоканалах” (2009, nr 715). 

https://www.consultant.ru/document/cons_doc_LAW_88782/.  

Федеральный закон от 01.05.2019 nr 90-ФЗ „О внесении изменений в Федеральный закон «О 

связи» и Федеральный закон «Об информации, информационных технологиях и о защите 

информации»” (2019, nr 90-ФЗ). https://www.consultant.ru/document/cons_doc_LAW_323815/.  

Федеральный закон от 04.03.2022 nr 32-ФЗ „О внесении изменений в Уголовный кодекс 

Российской Федерации и статьи 31 и 151 Уголовно-процессуального кодекса Российской 

Федерации” (2022, nr 32-ФЗ) 

http://publication.pravo.gov.ru/Document/View/0001202203040007.  

Федеральный закон от 05.05.2014 nr 128-ФЗ „О внесении изменений в отдельные 

законодательные акты Российской Федерации” (2014, 128-ФЗ), 

https://www.consultant.ru/document/cons_doc_LAW_162575/3d0cac60971a511280cbba229d9b63

29c07731f7/#dst100009.  

Федеральный закон от 14.07.2022 nr 255-ФЗ „О контроле за деятельностью лиц, находящихся 

под иностранным влиянием” (2022, 255-ФЗ). 

https://www.consultant.ru/document/cons_doc_LAW_421788/.  

Федеральный закон от 25.07.2002 nr 114-ФЗ „О противодействии экстремистской 

деятельности” (с изменениями и дополнениями). (2002, nr 114-ФЗ) 

https://base.garant.ru/12127578/.  

Федеральный закон от 25.11.2017 nr 327-ФЗ "О внесении изменений в статьи 10-4 и 15-3 

Федерального закона «Об информации, информационных технологиях и о защите 

информации» и статью 6 Закона Российской Федерации «О средствах массовой 

информации»" (2017, nr 327-ФЗ). 

http://publication.pravo.gov.ru/Document/View/0001201711250002.  

Федеральный закон от 28.12.2012 nr 272-ФЗ „О мерах воздействия на лиц, причастных к 

нарушениям основополагающих прав и свобод человека, прав и свобод граждан Российской 

Федерации”, (2012, nr 272-ФЗ). 

https://www.consultant.ru/document/cons_doc_LAW_139994/a2a2c3de18de17987c273111214cd4

5393805c36/.  

Федеральный закон РФ от 26.09.1997 О свободе совести и религиозных объединениях, (1997, nr 

125-ФЗ). https://www.consultant.ru/document/cons_doc_LAW_16218/.  

Федеральный закон РФ от 29.06.2013 nr 136-ФЗ О внесении изменений в статью Уголовного 

кодекса Российской Федерации и отдельные законодательные акты Российской Федерации 

в целях противодействия оскорблению религиозных убеждений и чувств граждан (2013, nr 

136-ФЗ). 

https://www.consultant.ru/document/cons_doc_LAW_148270/3d0cac60971a511280cbba229d9b63

29c07731f7/#dst100009.   

 

5. Programy, projekty oraz dokumenty statutowe w obszarze polityki i związków zawodowych 

Народная программа „Единой России”, https://er.ru/party/program.  

Проект женское движение Единой России, Партия „Единая Россия”. 

https://proekty.er.ru/projects/zhenskoe-dvizhenie-edinoi-rossii.  

http://publication.pravo.gov.ru/Document/View/0001201512110006
http://publication.pravo.gov.ru/document/0001201403250001?index=1
http://publication.pravo.gov.ru/document/view/0001201510290016
https://www.consultant.ru/document/cons_doc_LAW_430906/
https://www.consultant.ru/document/cons_doc_LAW_88782/
https://www.consultant.ru/document/cons_doc_LAW_323815/
http://publication.pravo.gov.ru/Document/View/0001202203040007
https://www.consultant.ru/document/cons_doc_LAW_162575/3d0cac60971a511280cbba229d9b6329c07731f7/#dst100009
https://www.consultant.ru/document/cons_doc_LAW_162575/3d0cac60971a511280cbba229d9b6329c07731f7/#dst100009
https://www.consultant.ru/document/cons_doc_LAW_421788/
https://base.garant.ru/12127578/
http://publication.pravo.gov.ru/Document/View/0001201711250002
https://er.ru/party/program
https://proekty.er.ru/projects/zhenskoe-dvizhenie-edinoi-rossii


287 

 

Проект Историческая память, Партия „Единая Россия”. 

https://proekty.er.ru/projects/istoriceskaya-pamyat.  

Проект Крепкая семья, Партия „Единая Россия”. https://proekty.er.ru/projects/krepkaya-semya.  

Проект Мир возможностей, Партия „Единая Россия”. https://proekty.er.ru/projects/mir-

vozmoznostei.  

Резолюция Всероссийского форума трудящихся женщин, Федерация независимых профсоюзов 

России 8.09.2023. https://fnpr.ru/events/novosti-fnpr/rezolyutsiya-vserossiyskogo-foruma-

trudyashchikhsya-zhenshchin.html.  

Устав Всероссийской политической партии „Единая Россия”, 2024. https://er.ru/media/party-

rules/January2024/AtDbE9G03Cdxkh0rsunP.pdf.  

Устав Общероссийского союза „Федерация Независимых Профсоюзов России”, 

https://fnpr.ru/upload/iblock/679/xyivkm89yopv6yyf0bncn4en93gv4fzl/Ustav-FNPR-s-

pravkami_29_10_2024.pdf.  

 

6. Dokumenty instytucji religijnych  

Основы социальной концепции Русской Православной Церкви, Официальный сайт Московского 

Патриархата 09.06.2008. https://www.patriarchia.ru/article/105101. 

Основы учения Русской Православной Церкви о достоинстве, свободе и правах человека, 

Официальный сайт Московского Патриархата 26.06.2008. 

https://www.patriarchia.ru/db/text/428616.html. 

Социальная доктрина российских мусульман, Совет муфтиев ДУМ РФ 14.06.2025. 

https://www.muslim.ru/actual/13636/. 

Стратегия развития ислама и мусульманских организаций в России до 2035 года, 

Централизованная религиозная организация Духовное собрание мусульман России 2020. 

https://dsmr.ru/strategiya-razvitiya-islama-i-musulmanskikh-organizatsij-v-rossii-do-2035-goda.  

 

7. Dokumenty deklaratywne ośrodków ideowych  

Базисные ценности – основа общенациональной идентичности, ВРНС 2011. 

https://vrns.ru/documents/bazisnye-tsennosti-osnova-obshchenatsionalnoy-identichnosti/.  

Декларация о правах и достоинстве человека, ВРНС 2006. https://vrns.ru/documents/deklaratsiya-

o-pravakh-i-dostoinstve-cheloveka/.  

Декларация русской идентичности, ВРНС 2014. https://vrns.ru/documents/deklaratsiya-russkoy-

identichnosti/.  

Доктрина Русского мира, red. B. Аверьянов i in., Изборский клуб 26.09.2016. https://izborsk-

club.ru/10269.  

Идеология, Институт Царьград, https://tsargrad.institute/materials/rubric/ideologija. 

Идеология Победы как национальный проект (интегральный доклад Изборского клуба), red. 

В.Аверьянов 24.10.2021 https://izborsk-club.ru/21816 [dostęp: 21.12.2022]. 

Манифест русской философии, Едином. https://xn--d1abkqeg.xn--

p1ai/%D1%80%D1%83%D1%81%D1%81%D0%BA%D0%B0%D1%8F%D1%84%D0%B8%D0

%BB%D0%BE%D1%81%D0%BE%D1%84%D0%B8%D1%8F/manifest/.  

Наказ XXV Всемирного Русского Народного Собора „Настоящее и Будущее русского мира, 

ВРНС 2023. ”https://vrns.ru/documents/nakaz-xxv-vsemirnogo-russkogo-narodnogo-sobora-

nastoyashchee-i-budushchee-russkogo-mira/.  

Программный документ XIII Всемирного Русского Народного Собора: „Будущие поколения – 

национальное достояние России”, ВРНС 2009. https://vrns.ru/documents/programmnyy-

dokument-xiii-vsemirnogo-russkogo-narodnogo-sobora-budushchie-pokoleniya-natsionalnoe-do/.  

Резолюция сексии „История России – история Отчизнолюбия. Проблемы патриотизма в 

современной России”, ВРНС 2012. https://vrns.ru/documents/rezolyutsiya-sektsii-istoriya-rossii-

istoriya-otchiznolyubiya-problemy-patriotizma-v-sovremennoy-ros/.  

Резолюция секции nr 6 „Историческая память России: моя семья, мой род, моя Родина, мой 

народ”, ВРНС 2011. https://vrns.ru/documents/rezolyutsiya-sektsii-6-istoricheskaya-pamyat-

rossii-moya-semya-moy-rod-moya-rodina-moy-narod/.  

Свод нравственных принципов и правил в хозяйствовании, ВРНС 2004. 

https://vrns.ru/documents/svod-nravstvennykh-printsipov-i-pravil-v-khozyaystvovanii/.  

https://proekty.er.ru/projects/istoriceskaya-pamyat
https://proekty.er.ru/projects/krepkaya-semya
https://proekty.er.ru/projects/mir-vozmoznostei
https://proekty.er.ru/projects/mir-vozmoznostei
https://fnpr.ru/events/novosti-fnpr/rezolyutsiya-vserossiyskogo-foruma-trudyashchikhsya-zhenshchin.html
https://fnpr.ru/events/novosti-fnpr/rezolyutsiya-vserossiyskogo-foruma-trudyashchikhsya-zhenshchin.html
https://er.ru/media/party-rules/January2024/AtDbE9G03Cdxkh0rsunP.pdf
https://er.ru/media/party-rules/January2024/AtDbE9G03Cdxkh0rsunP.pdf
https://fnpr.ru/upload/iblock/679/xyivkm89yopv6yyf0bncn4en93gv4fzl/Ustav-FNPR-s-pravkami_29_10_2024.pdf
https://fnpr.ru/upload/iblock/679/xyivkm89yopv6yyf0bncn4en93gv4fzl/Ustav-FNPR-s-pravkami_29_10_2024.pdf
https://www.patriarchia.ru/article/105101
https://www.patriarchia.ru/db/text/428616.html
https://www.muslim.ru/actual/13636/
https://dsmr.ru/strategiya-razvitiya-islama-i-musulmanskikh-organizatsij-v-rossii-do-2035-goda
https://vrns.ru/documents/bazisnye-tsennosti-osnova-obshchenatsionalnoy-identichnosti/
https://vrns.ru/documents/deklaratsiya-o-pravakh-i-dostoinstve-cheloveka/
https://vrns.ru/documents/deklaratsiya-o-pravakh-i-dostoinstve-cheloveka/
https://vrns.ru/documents/deklaratsiya-russkoy-identichnosti/
https://vrns.ru/documents/deklaratsiya-russkoy-identichnosti/
https://izborsk-club.ru/10269
https://izborsk-club.ru/10269
https://tsargrad.institute/materials/rubric/ideologija
https://едином.рф/%D1%80%D1%83%D1%81%D1%81%D0%BA%D0%B0%D1%8F%D1%84%D0%B8%D0%BB%D0%BE%D1%81%D0%BE%D1%84%D0%B8%D1%8F/manifest/
https://едином.рф/%D1%80%D1%83%D1%81%D1%81%D0%BA%D0%B0%D1%8F%D1%84%D0%B8%D0%BB%D0%BE%D1%81%D0%BE%D1%84%D0%B8%D1%8F/manifest/
https://едином.рф/%D1%80%D1%83%D1%81%D1%81%D0%BA%D0%B0%D1%8F%D1%84%D0%B8%D0%BB%D0%BE%D1%81%D0%BE%D1%84%D0%B8%D1%8F/manifest/
https://vrns.ru/documents/programmnyy-dokument-xiii-vsemirnogo-russkogo-narodnogo-sobora-budushchie-pokoleniya-natsionalnoe-do/
https://vrns.ru/documents/programmnyy-dokument-xiii-vsemirnogo-russkogo-narodnogo-sobora-budushchie-pokoleniya-natsionalnoe-do/
https://vrns.ru/documents/rezolyutsiya-sektsii-istoriya-rossii-istoriya-otchiznolyubiya-problemy-patriotizma-v-sovremennoy-ros/
https://vrns.ru/documents/rezolyutsiya-sektsii-istoriya-rossii-istoriya-otchiznolyubiya-problemy-patriotizma-v-sovremennoy-ros/
https://vrns.ru/documents/rezolyutsiya-sektsii-6-istoricheskaya-pamyat-rossii-moya-semya-moy-rod-moya-rodina-moy-narod/
https://vrns.ru/documents/rezolyutsiya-sektsii-6-istoricheskaya-pamyat-rossii-moya-semya-moy-rod-moya-rodina-moy-narod/
https://vrns.ru/documents/svod-nravstvennykh-printsipov-i-pravil-v-khozyaystvovanii/


288 

 

Соборное слово XVI Всемирного Русского Народного Собора, ВРНС. 

https://vrns.ru/news/sobornoe-slovo-xvi-vsemirnogo-russkogo-narodnogo-sobora/.  

Соборное слово XVII Всемирного Русского Народного Собора, ВРНС 2013. 

https://vrns.ru/documents/sobornoe-slovo-xvii-vsemirnogo-russkogo-narodnogo-sobora/.  

Соборное слово XVIII Всемирного Русского Народного Собора, ВРНС 2014. 

https://vrns.ru/documents/sobornoe-slovo-xviii-vsemirnogo-russkogo-narodnogo-sobora/.  

Соборное слово XIX Всемирного Русского Народного Собора „Наследие князя Владимира и 

судьбы исторической Руси”, ВРНС 2015. https://vrns.ru/documents/sobornoe-slovo-xix-

vsemirnogo-russkogo-narodnogo-sobora-po-teme-nasledie-knyazya-vladimira-i-sudby-i/.  

Соборное слово XXIV Всемирного Русского Народного Собора, ВРНС 24.10.2022. 

https://vrns.ru/documents/sobornoe-slovo-xxiv-vsemirnogo-russkogo-narodnogo-sobora/ 

Стратегия XXI (Версия для обсуждения), red. С.А. Караганов. https://svop.ru/wp-

content/uploads/2014/02/00strategy21_intro.pdf.  

Стратегия народосбережения в Российской Федерации на период до 2050 года, ВРНС 2019. 

https://vrns.ru/documents/strategiya-narodosberezheniya-v-rossiyskoy-federatsii-na-period-do-

2050-goda/.  

 

8. Rekomendacje metodyczne, programy i standardy edukacyjne oraz podręczniki 

История России. 1945-начало XXI века. 11 класс. Базовый уровень. Учебник, red. В.Р. Мединский, 

А.В. Торкунов, Москва: Просвещение 2023.  

Основы религиозных культур и светской этики. Федеральная рабочая программа начального 

общего образования, Москва: Институт стратегии развития образования 2023. 

https://edsoo.ru/wp-content/uploads/2023/09/frp_orkse_4-klass.pdf.  

Основы российской государственности. Учебное пособие для студентов, изучающих 

социогуманитарные науки, red. С.В. Перевезенцев. Москва: Издательский дом Дело. Москва 

2023.  

Основы российской государственности. Учебное пособие для студентов естественно-научных 

и инженерно-технических специальностей, red. П.Ю.Уваров. Москва: Издательский дом 

Дело 2023.  

Разговоры о важном, Институт изучения детства, семьи и воспитания. https://xn--

80aafadvc9bifbaeqg0p.xn--p1ai/.  

„Разговоры о важном”. Методические рекомендации, red. И.М. Елкина. Москва: ФГБНУ 

„Институт стратегии развития образования” 2023.  

Семьяведение. Рабочая программа курса внеурочной деятельности, Москва: Институт стратегии 

развития образования 2024. https://edsoo.ru/wp-

content/uploads/2024/08/2_5300844784137559930.pdf. 

Федеральная образовательная программа дошкольного образования, Утверждена приказом 

Министерства просвещения Российской Федерации от 25.11.2022 nr 1028. 

https://www.garant.ru/products/ipo/prime/doc/405942493/.  

Федеральная рабочая программа по учебному предмету „Основы безопасности и защиты 

Родины” на уровне среднего общего образования. https://xn--90amtk.xn--90akw.xn--

p1ai/dokumenty/programmy-obzr/fpr-obzr-srednee-obshchee-obrazovanie/.  

Федеральный государственный образовательный стандарт дошкольного образования, 

Утвержден приказом Министерства образования и науки Российской Федерации от 

17.10.2013 nr 1155. https://fgos.ru/fgos/fgos-do.  

 

9. Informacje instytucjonalne o organizacjach z obszaru kultury, edukacji i życia społecznego 

oraz ośrodkach ideowych  

Dynacon, http://www.dynacon.ru/.  

Герои спецоперации, https://xn--80afgaaqda2ccjchhj6ff.xn--p1ai/.  

Движение Юнармия это, Официальный сайт „Юнармия”. https://yunarmy.ru/.  

О движении, Официальный сайт „Движение первых”. https://xn--90acagbhgpca7c8c7f.xn--

p1ai/history-movement/.   

О клубе, Валдай, ru.valdaiclub.com.  

О совете. Общая информация, РСМД. https://russiancouncil.ru/about/.  

https://vrns.ru/news/sobornoe-slovo-xvi-vsemirnogo-russkogo-narodnogo-sobora/
https://vrns.ru/documents/sobornoe-slovo-xvii-vsemirnogo-russkogo-narodnogo-sobora/
https://vrns.ru/documents/sobornoe-slovo-xviii-vsemirnogo-russkogo-narodnogo-sobora/
https://vrns.ru/documents/sobornoe-slovo-xix-vsemirnogo-russkogo-narodnogo-sobora-po-teme-nasledie-knyazya-vladimira-i-sudby-i/
https://vrns.ru/documents/sobornoe-slovo-xix-vsemirnogo-russkogo-narodnogo-sobora-po-teme-nasledie-knyazya-vladimira-i-sudby-i/
https://vrns.ru/documents/sobornoe-slovo-xxiv-vsemirnogo-russkogo-narodnogo-sobora/
https://svop.ru/wp-content/uploads/2014/02/00strategy21_intro.pdf
https://svop.ru/wp-content/uploads/2014/02/00strategy21_intro.pdf
https://edsoo.ru/wp-content/uploads/2023/09/frp_orkse_4-klass.pdf
https://www.garant.ru/products/ipo/prime/doc/405942493/
https://обзр.обж.рф/dokumenty/programmy-obzr/fpr-obzr-srednee-obshchee-obrazovanie/
https://обзр.обж.рф/dokumenty/programmy-obzr/fpr-obzr-srednee-obshchee-obrazovanie/
https://fgos.ru/fgos/fgos-do
http://www.dynacon.ru/
https://героиспецоперации.рф/
https://yunarmy.ru/
https://будьвдвижении.рф/history-movement/
https://будьвдвижении.рф/history-movement/
https://russiancouncil.ru/about/


289 

 

Об институте, Институ Царьград. https://tsargrad.institute/about.  

Об обществе, Общество Знание. https://znanierussia.ru/about.  

Первый проект МЦ „Зиновьев-Центр”, Зиновьев.Инфо 30.07.2018. 

https://zinoviev.info/wps/archives/3952.  

Положение об Учебно-научном центре „Высшая политическая школа имени Ивана Ильина”, 

РГГУ 

27.06.2023.https://www.rsuh.ru/upload/main/vpsh/%D0%9F%D0%BE%D0%BB%D0%BE%D0%

B6%D0%B5%D0%BD%D0%B8%D0%B5%20%D0%92%D0%9F%D0%A8.pdf.  

Русофобы, https://russophob.ru/.  

Совет по внешней и оборонной политике, СВОП. https://svop.ru/about/.  

Устав ВРНС, ВРНС. 

https://web.archive.org/web/20150509105311/http://vrns.ru/o_sobore/ustav.php.  

Устав Общероссийской общественно-государственной организации „Российское военно-

историческое общество”, Москва 2022. https://rvio.ru/storage/media/ustav_rvio_2022.pdf.  

Устав общероссийской общественно-государственной просветительской организации 

„Российское общество «Знание»”, Москва 2024. https://roz-

events.storage.yandexcloud.net/media/documents/%D0%A3%D0%A1%D0%A2%D0%90%D0%9

2.pdf.  

Цели и задачи русской философии, Едином. https://xn--d1abkqeg.xn--

p1ai/%D1%80%D1%83%D1%81%D1%81%D0%BA%D0%B0%D1%8F%D1%84%D0%B8%D0

%BB%D0%BE%D1%81%D0%BE%D1%84%D0%B8%D1%8F/celi-zadachi/.  

Цели и задачи, РИСИ. https://riss.ru/ob-institute/tseli-i-zadachi/.  

 

10. Programy i projekty organizacji oraz ośrodków ideowych 

Аллея памяти, Официальный сайт „Юнармия”. https://yunarmy.ru/alley-memory.  

Выставки, Официальный сайт Россия моя история. https://myhistorypark.ru/expositions/. 

ДНК России, Общество Знание. https://znanierussia.ru/cinema/collections/dnk-rossii.  

Идентичность, безопасность и будущее западного сообщества 2019, Валдай 

https://ru.valdaiclub.com/programmes/2019/identichnost-bezopasnost/.  

Курсы лекций, Солнце Севера. https://solsevera.ru/.  

Монументальная пропаганда, Российское военно-историческое общество. 

https://rvio.ru/projects/monumental-promotion.  

Народный университет им. Дарьи Дугиной, Солнце Севера. https://solsevera.ru/public-university.  

Правила и ценности 2022-2023, Валдай. https://ru.valdaiclub.com/programmes/2022-2023/pravila-i-

tsennosti/.  

Программа „Мама-студентка”, Всёбеременным 03.12.2023. https://xn--90abjbaa2cbia2ai3l.xn--

p1ai/1575/.  

Программа воспитательной работы общероссийского общественно-государственного 

движения детей и молодежи „Движение первых”, Москва 2023. https://xn--

90acagbhgpca7c8c7f.xn--p1ai/download/NDQ0/ZG9jdW1lbnRz/ZmlsZQ==/.  

Программы — Клуб „Валдай”, Валдай. https://ru.valdaiclub.com/programmes/.  

Проект: Глобализация 2.0: новые подходы к преподаванию и исследованиям, РСМД 2014. 

https://russiancouncil.ru/projects/completededucational/globalization2/.  

Проекты движения первых. https://projects.pervye.ru/. 

Русский собор, Едином 2022. https://xn--d1abkqeg.xn--

p1ai/%D1%80%D1%83%D1%81%D1%81%D0%BA%D0%B8%D0%B9%D1%81%D0%BE%D

0%B1%D0%BE%D1%80/2022/.  

Фильмы и книги РВИО, Российское военно-историческое общество. 14.02.2015. 

https://rvio.ru/activities/projects/fil-my-i-knigi-rvio.  

 

11. Programy telewizyjne oraz materiały audiowizualne 

Андрей Ильницкий: „Нам нужна стратегия ментальной безопасности”, 

https://www.youtube.com/watch?v=IvuNAkn7S_I.  

АнтиФейк – все выпуски и разборы эфиров, Я политик. https://yapolitic.ru/antifeyk. 

Большая игра, Первый канал. https://1tv.promo/bolshaya-igra.  

https://tsargrad.institute/about
https://znanierussia.ru/about
https://zinoviev.info/wps/archives/3952
https://russophob.ru/
https://svop.ru/about/
https://web.archive.org/web/20150509105311/http:/vrns.ru/o_sobore/ustav.php
https://rvio.ru/storage/media/ustav_rvio_2022.pdf
https://roz-events.storage.yandexcloud.net/media/documents/%D0%A3%D0%A1%D0%A2%D0%90%D0%92.pdf
https://roz-events.storage.yandexcloud.net/media/documents/%D0%A3%D0%A1%D0%A2%D0%90%D0%92.pdf
https://roz-events.storage.yandexcloud.net/media/documents/%D0%A3%D0%A1%D0%A2%D0%90%D0%92.pdf
https://едином.рф/%D1%80%D1%83%D1%81%D1%81%D0%BA%D0%B0%D1%8F%D1%84%D0%B8%D0%BB%D0%BE%D1%81%D0%BE%D1%84%D0%B8%D1%8F/celi-zadachi/
https://едином.рф/%D1%80%D1%83%D1%81%D1%81%D0%BA%D0%B0%D1%8F%D1%84%D0%B8%D0%BB%D0%BE%D1%81%D0%BE%D1%84%D0%B8%D1%8F/celi-zadachi/
https://едином.рф/%D1%80%D1%83%D1%81%D1%81%D0%BA%D0%B0%D1%8F%D1%84%D0%B8%D0%BB%D0%BE%D1%81%D0%BE%D1%84%D0%B8%D1%8F/celi-zadachi/
https://riss.ru/ob-institute/tseli-i-zadachi/
https://yunarmy.ru/alley-memory
https://myhistorypark.ru/expositions/
https://znanierussia.ru/cinema/collections/dnk-rossii
https://ru.valdaiclub.com/programmes/2019/identichnost-bezopasnost/
https://solsevera.ru/
https://rvio.ru/projects/monumental-promotion
https://solsevera.ru/public-university
https://ru.valdaiclub.com/programmes/2022-2023/pravila-i-tsennosti/
https://ru.valdaiclub.com/programmes/2022-2023/pravila-i-tsennosti/
https://всебеременным.рф/1575/
https://всебеременным.рф/1575/
https://будьвдвижении.рф/download/NDQ0/ZG9jdW1lbnRz/ZmlsZQ==/
https://будьвдвижении.рф/download/NDQ0/ZG9jdW1lbnRz/ZmlsZQ==/
https://ru.valdaiclub.com/programmes/
https://russiancouncil.ru/projects/completededucational/globalization2/
https://едином.рф/%D1%80%D1%83%D1%81%D1%81%D0%BA%D0%B8%D0%B9%D1%81%D0%BE%D0%B1%D0%BE%D1%80/2022/
https://едином.рф/%D1%80%D1%83%D1%81%D1%81%D0%BA%D0%B8%D0%B9%D1%81%D0%BE%D0%B1%D0%BE%D1%80/2022/
https://едином.рф/%D1%80%D1%83%D1%81%D1%81%D0%BA%D0%B8%D0%B9%D1%81%D0%BE%D0%B1%D0%BE%D1%80/2022/
https://www.youtube.com/watch?v=IvuNAkn7S_I
https://yapolitic.ru/antifeyk
https://1tv.promo/bolshaya-igra


290 

 

Будем жить!, Первый канал 05.06.2025. https://www.1tv.ru/shows/budem-zhit/o-proekte.  

Васильев C., СВО: два года, которые изменили мир. Лекция. Общество Знание. 

https://znanierussia.ru/library/video/svo-dva-goda-kotorye-izmenili-mir-4592?from=cinema.  

Джамбулат Умаров: „Новая Русская Империя рождается в зоне СВО. 

https://www.youtube.com/watch?v=4fCMfwh1OSA.  

Дугин Александр: „Евразийская идея. Империя, цветущей сложности”, Евразийский 

философский конгресс 18.02.2024. https://eaphilcong.com/tpost/vdyyns3cp1-dugin-aleksandr-

evraziiskaya-ideya-imper.  

Москва. Кремль. Путин. Смотрим. https://smotrim.ru/brand/63170.  

Открытый урок с Президентом РФ Владимиром Путиным, Лекция. Общество Знание. 

07.09.2021. https://znanierussia.ru/library/video/otkrytyj-urok-s-prezidentom-rf-66.  

Россия в мире, Документальный фильм. Общество Знание. 

https://znanierussia.ru/library/video/rossiya-v-mire-1922?from=cinema.  

Философский собор, YouTube 18.05.2022. 

https://www.youtube.com/watch?v=CVBMI5wvWWg&list=PLS5ACacLoKRqkMU_XxEzia50Tk

N9t8ei9&index=1&t=917s 

Шаг к мечте, Первый канал 07.02.2025. https://www.1tv.ru/shows/shag-k-mechte/o-proekte 

Юнармейцы и участники СВО: разговор на равных, Телеканал Хабаровск 20.02.2025. 

https://www.youtube.com/watch?v=rOKuUgC0EkA. 

 

12. Materiały informacyjne i prasowe oraz komunikaty  

„Человек он уникальный”. Мединский и Кравцов открыли у СпбГУ памятник графу Уварову, 

Фонтанка 24.11.2023. https://www.fontanka.ru/2023/11/24/72951110/.  

Алексеева М., Росфинмониторинг включил движение ЛГБТ в реестр экстремистских и 

террористических организаций, Гарант 22.03.2024. https://www.garant.ru/news/1692358/.  

Алимова Д., Запрет пропаганды чайлдфри и налог на бездетность, Гарант 8.11.2024. 

https://www.garant.ru/article/1762102/. 

АПК Белгородчины: профсоюз учит патриотизму с юных лет, Федерация Независимых 

Профсоюзов России 30.04.2025. https://fnpr.ru/events/novosti-chlenskikh-organizatsiy/apk-

belgorodchiny-profsoyuz-uchit-patriotizmu-s-yunyh-let_1746002877.html?sphrase_id=58765&. 

Бюст Павлу Судоплатову установлен в Мелитополе, Российское военно-историческое общество 

07.07.2022. https://rvio.ru/activities/news/byust-pavlu-sudoplatovu-ustanovlen-v-melitopole.  

В Госдуме госпошлину за развод предложили увеличить в десять раз, Газета 14.04.2025. 

https://www.gazeta.ru/family/news/2025/04/14/25554230.shtml.  

В детском саду Удмуртии показали спектакль „Колобок идет в армию”, Большой город 

07.02.2025. https://bg.ru/bg/children/kids-news/25338-colobok-v-armii.  

В Минпросвещения предложили вернуть школьные дискотеки, РБК 30.01.2025. 

https://www.rbc.ru/society/30/01/2025/679bd3c09a79474d5862f52e.  

В музее «Россия-моя история» открылась выставка „Герои спецоперации”, Герои 

спецоперации. https://xn--80afgaaqda2ccjchhj6ff.xn--p1ai/smi3_03.  

В образовательные программы вузов будет включена компетенция по противодействию 

экстремизму, терроризму и коррупционному поведению, Минобрнауки 04.04.2023. 

https://minobrnauki.gov.ru/press-center/news/novosti-ministerstva/66164/?utm.  

В России пошлины за развод увеличились почти в восемь раз, РБК 01.01.2025. 

https://www.rbc.ru/society/01/01/2025/677474399a79476d84d18142.  

В России признали экстремистскими и запретили Facebook и Instagram, РБК 21.03.2022. 

https://www.rbc.ru/politics/21/03/2022/623882d99a79476d9ca054ab.  

В центре Донецка установили памятник шахтерам – защитникам Донбасса, ТАСС 08.09.2023. 

https://tass.ru/obschestvo/18683315.  

Власти Кемеровской области разово выплатят 100 000 рублей беременным школьницам, 

Ведомости 01.04.2025. https://vedomosti.ru/strana/central/news/2025/04/01/1101542-

beremennim-shkolnitsam.  

Встреча В. Путина с лауреатами всероссийских конкурсов в сфере образования, Президент 

России 03.10.2024. http://kremlin.ru/events/president/news/75259.  

https://www.1tv.ru/shows/budem-zhit/o-proekte
https://znanierussia.ru/library/video/svo-dva-goda-kotorye-izmenili-mir-4592?from=cinema
https://www.youtube.com/watch?v=4fCMfwh1OSA
https://eaphilcong.com/tpost/vdyyns3cp1-dugin-aleksandr-evraziiskaya-ideya-imper
https://eaphilcong.com/tpost/vdyyns3cp1-dugin-aleksandr-evraziiskaya-ideya-imper
https://smotrim.ru/brand/63170
https://znanierussia.ru/library/video/otkrytyj-urok-s-prezidentom-rf-66
https://znanierussia.ru/library/video/rossiya-v-mire-1922?from=cinema
https://www.youtube.com/watch?v=CVBMI5wvWWg&list=PLS5ACacLoKRqkMU_XxEzia50TkN9t8ei9&index=1&t=917s
https://www.youtube.com/watch?v=CVBMI5wvWWg&list=PLS5ACacLoKRqkMU_XxEzia50TkN9t8ei9&index=1&t=917s
https://www.1tv.ru/shows/shag-k-mechte/o-proekte
https://www.youtube.com/watch?v=rOKuUgC0EkA
https://fnpr.ru/events/novosti-chlenskikh-organizatsiy/apk-belgorodchiny-profsoyuz-uchit-patriotizmu-s-yunyh-let_1746002877.html?sphrase_id=58765&
https://fnpr.ru/events/novosti-chlenskikh-organizatsiy/apk-belgorodchiny-profsoyuz-uchit-patriotizmu-s-yunyh-let_1746002877.html?sphrase_id=58765&
https://героиспецоперации.рф/smi3_03


291 

 

Глава „Юнармии” сообщил, что численность движения превысила 1,8 млн человек, ТАСС 

08.05.2025. https://tass.ru/obschestvo/23885015.  

Госдума ввела штрафы и арест за вовлечение детей в несанкционированные митинги, Медуза 

18.12.2018. https://meduza.io/news/2018/12/18/gosduma-vvela-shtrafy-i-arest-za-vovlechenie-

detey-v-nesanktsioniroannye-mitingi.  

Госдума приняла во втором чтении законопроект о декриминализации побоев в семье, ТАСС 

25.01.2017. https://tass.ru/obschestvo/3969852.  

Гранты от Путина дадут за пропаганду Русского мира и борьбу с педофилами, РБК 08.12.2015. 

https://www.rbc.ru/politics/08/12/2015/5666f9cf9a7947d88622c924.  

Дугин и Малофеев в Казанском университете: „В науке у нас полная вражеская оккупация!”, 

БизнесOnline 15.05.2024. https://www.business-gazeta.ru/article/632964.  

Дума приняла во II чтении пакет законопроектов о запрете ЛГБТ-пропаганды, Интерфакс 

23.11.2022. https://www.interfax.ru/russia/873871.  

Единые учебники по духовно-нравственной культуре появятся с 1 сентября 2026 года, ТАСС 

11.02.2025. https://tass.ru/obschestvo/23108325.  

Женщины должны рождать, пока „рожалка” работает: депутаты и чиновники предлагают 

россиянам срочно начать плодиться, Комсомольская правда 21.11.2024. 

https://www.kp.ru/daily/27663/5013960/.  

Журналист Александр Смол стал ведущим программы „АнтиФейк” на Первом канале, Мой 

Красноярск 08.03.2022. https://trk7.ru/news/138630.html.  

Заявление Президиума Профсоюза, Нефтегазстройпрофсоюз России 01.03.2022. 

https://www.rogwu.ru/press-center/news/main/15446/.  

Информация в связи со спецоперацией на Украине, Федерация Независимых Профсоюзов России 

2022. https://fnpr.ru/events/operativnaya-informatsiya-v-svyazi-so-spetsoperatsiey-na-ukraine/.  

Как работает „пакет Яровой”, ТАСС 01.07.2018. https://tass.ru/ekonomika/5335719. 

Конкурс „Первые едут в «Сондовон»”, Официальный сайт „Движение первых”. 

https://id.pervye.ru/projects/2475.  

Кормильцева М., Российское движение детей и молодежи „Движение первых” 

зарегистрировало свой телеканал, „Российская газета” 21.03.2023. 

https://www.gazeta.ru/social/news/2023/03/21/20020501.shtml.  

Образование и карьера мешают женщинам рожать детей? Разбираемся, что может реально 

помочь молодым матерям, Комсомольская правда 25.11.2023. 

https://www.kp.ru/daily/27586.5/4856579/.  

Основатель „Царьграда” подтвердил, что женился на детском омбудсмене, РБК 10.09.2024. 

https://www.rbc.ru/society/10/09/2024/66e074089a79475a443767ca. 

Пyтин назвал ветеранов СВО настоящей элитой России. ТАСС 09.12.2024. https://tass.ru/armiya-

i-opk/22618121.  

Патриарх Кирилл считает важным для России развитие Арктики, Журнал Фома 28.02.2014. 

https://foma.ru/patriarx-kirill-schitaet-vazhnyim-dlya-rossii-razvitie-arktiki.html.  

Подписан закон о запрете пропаганды „Чайлдфри”, КонсультантПлюс 23.11.2024. 

https://www.consultant.ru/law/hotdocs/87143.html.   

Политологи считают, что идеологией России должно стать социальное государство, ТАСС 

02.06.2022. https://tass.ru/politika/14806833.  

Преемственность Юнармии и детского сада как форма сетевого взаимодействия, 

Краснодарский научно-методический центр. https://knmc.centerstart.ru/news/preemstvennost-

yunarmii-i-detskogo-sada-kak-forma-setevogo-vzaimodeystviya.  

Путин отдельно встретился с Прохановым в Кремле, ТАСС 12.06.2025. 

https://tass.ru/politika/24204395.  

Путин подписал законы о фейках и неуважении, Ведомости 18.03.2019. 

https://www.vedomosti.ru/politics/news/2019/03/18/796652-putin-feiknyus-neuvazhenii.  

Россиян начнут лишать свободы за оскорбление в интернете представителя власти, ТАСС 

23.09.2024. https://tass.ru/obschestvo/21937993.  

Священный Синод Русской Православной Церкви признал невозможным дальнейшее пребывание 

в евхаристическом общении с Константинопольским Патриархатом, Официальный сайт 

Московского Патриархата 15.10.2018. https://www.patriarchia.ru/article/61597.  

https://knmc.centerstart.ru/news/preemstvennost-yunarmii-i-detskogo-sada-kak-forma-setevogo-vzaimodeystviya
https://knmc.centerstart.ru/news/preemstvennost-yunarmii-i-detskogo-sada-kak-forma-setevogo-vzaimodeystviya


292 

 

Старооскольский техникум агробизнеса: урок патриотизма, мужества и веры, Федерация 

Независимых Профсоюзов России 18.03.2025. https://fnpr.ru/events/novosti-chlenskikh-

organizatsiy/starooskolskiy-tehnikum-agrobiznesa-urok-patriotizma-muzhestva-i-

very_1744800174.html?sphrase_id=58765.  

Философия на линии фронта – 2022, Ломоносов 2022. https://lomonosov-msu.ru/rus/event/7255/.  

Церковное молодежное служение должно быть пассионарным, Православие 23.08.2018. 

https://pravoslavie.ru/115288.html?ysclid=miuyqttewx87822241.  

Юнармейцы с детского сада, „Когалымский вестник” 07.04.2023, nr 27 (1426). 

https://kogvesti.ru/desyatiletie-detstva/media/2023/4/7/yunarmejtsyi-s-detskogo-sada/. 

 

II. LITERATURA i MATERIAŁY BADAWCZE 

1. Druki zwarte  

Althusser L, Ideologie i aparaty ideologiczne państwa, przeł. A. Staroń, Warszawa: Uniwersytet 

Warszawski 2006.  

Antczak A., Plashkina I., Kultowa propaganda: rosyjski dyskurs komunikowania politycznego w 

przekazie telewizyjnym stacji „Pierwyj kanał”, Toruń: Wydawnictwo Adam Marszałek 2017. 

Arendt A., Korzenie totalitaryzmu, przeł. D. Grinberg, M. Szawiel, Warszawa: Niezależna Oficyna 

Wydawnicza 1989. 

Bäcker R., Rosyjskie myślenie polityczne za czasów prezydenta Putina, Toruń: Wydawnictwo Adam 

Marszałek 2007. 

Bauldrillard J., Symulakry i symulacja, przeł. S. Królak, Warszawa 2005.  

Bell D., The End of Ideology: On the Exhaustion of Political Ideas in the Fifties, Cambridge, 

Massachusetts: Harvard University Press1988.  

Bourdieu P., Dystynkcja. Społeczna krytyka władzy sądzenia, przeł. P. Biłos, Warszawa: Wydawnictwo 

Naukowe Scholar 2022.  

Brzeziński Z., Wielka szachownica. Główne cele polityki amerykańskiej, przeł. T. Wyżyński, Warszawa: 

Pałac Dożów 2024.  

Chawryło K., Sojusz ołtarza z tronem. Rosyjski Kościół Prawosławny a władza w Rosji, nr 54, 

Warszawa: Ośrodek Studiów Wschodnich 2015.  

Debord G., Społeczeństwo spektaklu oraz rozważania o społeczeństwie spektaklu, przeł. M. Kwaterko, 

Warszawa: Państwowy Instytut Wydawniczy 2006.  

Diec J., Doktryna rosyjskiej polityki zagranicznej. Partnerzy najbliżsi i najdalsi, Kraków: Wydawnictwo 

Uniwersytetu Jagiellońskiego 2015.  

Getka J., Darczeska J., Faszyzacja antyfaszyzmu. Kulturowe kody wojny Rosji, Warszawa: Uniwersytet 

Warszawski 2023. 

Eco U., Pięć pism moralnych, przeł. I. Kania, Kraków: Wydawnictwo Znak 2008. 

Education and the Politics of Memory in Russia and Eastern Europe: Infested with History, red. S. 

Rumyantsev, London: Routledge 2025. 

Eltchaninoff M., Co ma w Putin w głowie?, przeł. A. Bilik, Warszawa: Wydawnictwo Studio Emka 

2015. 

Fairclough N., Critical Discourse Analysis, London: Routledge 2010. 

Foucault M., Archeologia wiedzy, przeł. A. Siemek, Warszawa: Państwowy Instytut Wydawniczy 1977.  

Fromm E., Ucieczka od wolności, przeł. O. i A. Ziemilscy, Warszawa: Czytelnik 1993. 

Fukuyama F., Koniec historii i ostatni człowiek, przeł. T. Bieroń, M. Wichrowski, Kraków: Znak 2017.  

Getka J., Darczeska J., Faszyzacja antyfaszyzmu. Kulturowe kody wojny Rosji, Warszawa: 

Uniwersytet Warszawski 2023.  

Goldsmith F.C., Yunarmiya: A New Wave of Russian Nationalism, Chapel Hill 2020. 

https://cdr.lib.unc.edu/concern/dissertations/fj2367425 [Master’s thesis, University of North 

Carolina at Chapel Hill].  

Gołąbek B., Lew Gumilow i Aleksander Dugin. O dwóch obliczach eurazjatyzmu w Rosji po 1991 roku, 

Kraków: Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego 2012.  

Herpen van M., Putinizm. Powolny rozwój radykalnego reżimu prawicowego w Rosji, przeł. J. 

Okuniewski. Gdańsk: Grupa Wydawnicza Harmonia Wydawnictwo Józef Częścik 2014. 

Hobsbawm E., Rander T., Tradycja wynaliziona, przeł, F. Godyń, Krakow: Wydawnictwo Uniwersytetu 

Jagiellońskiego 2008.  

https://fnpr.ru/events/novosti-chlenskikh-organizatsiy/starooskolskiy-tehnikum-agrobiznesa-urok-patriotizma-muzhestva-i-very_1744800174.html?sphrase_id=58765
https://fnpr.ru/events/novosti-chlenskikh-organizatsiy/starooskolskiy-tehnikum-agrobiznesa-urok-patriotizma-muzhestva-i-very_1744800174.html?sphrase_id=58765
https://fnpr.ru/events/novosti-chlenskikh-organizatsiy/starooskolskiy-tehnikum-agrobiznesa-urok-patriotizma-muzhestva-i-very_1744800174.html?sphrase_id=58765


293 

 

Horkheimer M., Adorno T.W., Dialektyka oświecenia. Fragmenty filozoficzne, przeł. M. Łukasiewicz, 

Warszawa: Wydawnictwo IFiS PAN 1994. 

Huntington S.P., Zderzenie cywilizacji i nowy kształt ładu światowego, przeł. H. Jankowska, Warszawa: 

Wydawnictwo Zysk i S-ka 2018.  

Ideology, red. T. Eagleton, New York–London: Longman 1994. 

Jorgensen M., Philips L., Discourse Analysis as Theory and Method, London: SAGE Publications 2002.  

Klimenko E.V., Church, State, and the „Russia – My History” Project. Narrating the National Past and 

Legitimizing the Political Regime in Contemporary Russia, Warszawa 2023 [Rozprawa doktorska, 

Instytut Filozofii I Socjologii PAN].  

Komosa J., Historia a polityka. Ukraina w rosyjskiej podręcznikowej narracji historycznej: ewolucja 

idei, celów, instrumentów, Warszawa 2023 [Rozprawa doktorska, Instytut Historii Nauki PAN]. 

Kremlin Media Wars: Censorship and Control Since the Invasion of Ukraine, red. W. Sloane, A. 

Raspopina. London: Routledge 2025.  

Laclau E., Mouffe C., Hegemony and Socialist Strategy, Towards a Radical Democratic Politics, 

London, New York: Verso 2001.  

Laruelle M., Ideology and Meaning-Making under the Putin Regime, Stanford: Stanford University 

Press 2025. 

Laruelle M., Russia’s Ideological Construction in the Context of the War in Ukraine, 

„Russie.Eurasie.Reports”, nr 46, Paris: Ifri 2024.  

Laruelle M., Russian Nationalism: Imaginaries, Doctrines, and Political Battlefields, London – 

New York: Routledge, 2019.  

Lazari de A., Czy Moskwa będzie Trzecim Rzymem? Studia o nacjonalizmie rosyjskim, Katowice: Słąsk 

1995. 

Lipset S.M., Political Man: The Social Bases of Politics, Garden City (N.Y.): Doubleday, 1960.  

Mannheim K., Ideologia i utopia, przeł. P. Miziński, Warszawa: Aletheia 2008. 

Marcel H., Putin's Propaganda Machine: Soft Power and Russian Foreign Policy, Lanham: Rowman 

& Littlefield, 2016.  

Marcuse H., Człowiek jednowymiarowy. Badania nad ideologią rozwiniętego społeczeństwa 

przemysłowego, przeł. S. Konopacki i in., Warszawa: PWN 1991.  

Marks K., Engels F., Dzieła, t. 3, przeł. K. Błeszyński, S. Filmus, red. I. Strumińska, Warszawa: Książka 

i Wiedza 1961.  

Marks K., Engels F., Manifest Partii Komunistycznej (1848 rok), przeł. nieznany autor, Warszawa: 

Studenckie Koło Filozofii Marksistowskiej (Uniwersytet Warszawski) 2017.  

Pamięć jako przedmiot władzy, red. P. Kosiewski, Warszawa: Fundacja im. Stefana Batorego 2008. 

Pizzolo P., Eurasianism: An ideology for the multipolar world, Rome 2019 [Rozprawa doktorska, Luiss 

— Libera Università Internazionale degli Studi Sociali]. 

M. Poletyło, Dyskurs pomocy jako dyskurs pomocy, Warszawa: Scholar 2022.  
Popper K., Społeczeństwo otwarte i jego wrogowie, przeł. H. Krahelska, Warszawa: PWN, T.2. 1993.  

Popper K., Społeczeństwo otwarte i jego wrogowie, przeł. H. Krahelska, Warszawa: PWN, T.1. 1993.  

Potulski J., Współczesne kierunki rosyjskiej myśli geopolitycznej. Między nauką, ideologicznym 

dyskursem a praktyką, Gdańsk: Wydawnictwo Uniwersytetu Gdańskiego 2010.  

Rojek P., Przekleństwo imperium. Źródła rosyjskiego zachowania, Kraków: Wydawnictwo M 2014.  

Skałdanowski M., Cywilizacja rosyjska według Aleksandra Dugina, Lublin: Towarzystwo naukowe 

KUL 2019.  

Wielomski A., Wstęp do współczesnej myśli politycznej, Warszawa: Centrum Badań Polityki 

Europejskiej 2023. 

Žižek S., Wzniosły obiekt ideologii, przeł. J. Bator, P. Dybel, Wrocław: Wydawnictwo Uniwersytetu 

Wrocławskiego 2001.  

ван Дейк Т.А., Дискурс и власть: Репрезентация доминирования в языке и коммуникации, przeł. 

Е.А. Кожемякина, Е.В. Переверзева, А. М. Аматова, Москва: Книжный дом „Либриком” 2013.  

Дестют де Траси А.-Л.-К, Основы идеологии. Идеология в собственном смысле слова, przeł. Д.А. 

Ланина, Москва: Академический проект; Альма Матер 2013.  

Каждан A.П., Византийская культура (X-XII вв.), Санкт-Петербург: Алетейя 2006.  

Ларюэль М., „Кадыровизм”: ислам на службе у Кремля?, „Russie.Eurasie.Reports”, nr 99, Paris: 

Ifri 2017.  



294 

 

Ларюэль М., Ислам в России. Поиск баланса между безопасностью и интеграцией, 

„Russie.Eurasie.Reports”, nr 125, Paris: Ifri 2021.  

Митрохин Н., Русская православная церковь: современное состояние и актуальные проблемы, 

Москва: Новое Литературное Обозрение 2004.  

Шнирельман В.А., Колено Даново: эсхатология и антисемитизм в современной России, Москва: 

Издательство ББИ 2017. 

Эко У., Отсутствующая структура. Введение в семиологию, przeł. М. Г. Погоняйло и В.Г. 

Резник, Санкт-Петербург: ТОО ТК „Петрополис” 1998.  

 

2. Artykuły  

Adamski Ł., Rosyjska polityka historyczna, [w:] Polityka historyczna, red. J. Lubecka, M. Zakrzewski. 

Kraków: Wydawnictwo naukowe Uniwersytetu Ignatianum 2023, s. 257-276.  

Barbashin A., Graef A., Thinking foreign policy in Russia: Think tanks and grand narratives, Atlantic 

Council 12.11.2019. https://www.atlanticcouncil.org/in-depth-research-reports/report/thinking-

foreign-policy-in-russia-think-tanks-and-grand-narratives/#Chapter_3.  

Bartosiewicz M., Militaryzacja rosyjskiego szkolnictwa w czasie inwazji na Ukrainę, „Youth in Central 

and Eastern Europe” 2024, vol. 11, nr 18, s. 4-11.  

Bieleń S., Panrozjanizm w rpsyjskiej tożsamości mocarstwowo-imperialnej, „Dyplomacja i 

bezpieczeństwo”, 2015, nr 1(3), s.79-94. 

Berlin I., Dwie koncepcje wolności, http://hamlet.edu.pl/berlin-wolnosc.  

Bertelsen O., Russian Front Organizations and Western Academia, „International Journal of 

Intelligence and CounterIntelligence”  2023, nr 36(4), s. 1184–1209.  

Brzozowski W., Irvinga Kristola krytyka demokracji, „Studia politologiczne” 2009, vol. 13, s.142-162. 

Burlinova N., The Kremlin’s Favorite Buzzword is Still „soft power”, Russia Direct 10.08.2013. 

http://www.russia-direct.org/content/kremlin%E2%80%99s-favorite-buzzword-still-soft-power. 

Chawryło K., Stalin w dzisiejszej Rosji. Popularny i potrzebny, „Komentarze OSW” nr 252, 31.10.2017, 

s. 1-8.  

Curanović A., Russia’s Symbolic Power in the 21st Century”, „Stosunki Międzynarodowe” 2016, tom 

52, nr 4, s. 201-219.  

Curanović A., Skazana na imperium? Lęki i dyskurs imperialny w procesie samoidentyfikacji Rosji 

poradzieckiej, „Rocznik Instytutu Europy Środkowo-Wschodniej” 2021, nr 19, s. 43–65. 

Czachor R., Reforma konstytucyjna w Federacji Rosyjskiej w 2020 r., „Przegląd Prawa 

Konstytucyjnego” 2021, nr 3 (61), s. 261-276.  

Dieriabin A., Wybrane aspekty współczesnej rosyjskiej pamięci kulturowej, „SenSuS Historiae” 2023, 

vol. LI, nr 2, s. 73–90. 

Domańska E., The Paradigm Shift in the Contemporary Humanities and Social Sciences, 

[w:] Philosophy of History. Twenty-First-Century Perspectives, red. J.-M. Kuukkanen, London – 

New York: Bloomsbury Publishing 2020, s. 180–197.  

Domańska M., Zmiana konstytucji w Rosji – Putin na zawsze?, Ośrodek Studiów Wschodnich (OSW) 

10.03.2020. https://www.osw.waw.pl/pl/publikacje/analizy/2020-03-10/zmiana-konstytucji-w-

rosji-putin-na-zawsze.  

Dulęba Ł., Deskryptywne i normatywne koncepcje ideologii, „Polityka i Społeczeństwo” 2019, nr 2 (17), 

s. 5–20.  

Eberhardt P., Koncepcje geopolityczne Aleksandra Dugina, „Przegląd Geograficzny” 2010, nr.82 (2), s. 

221-240.  

Edwards A., Designing the „Good Russian Patriot", Indoctrination, Education, and Youth in Russia, 

„Russian Analytical Digest” 2024, nr 309, s. 8-12. 

Engels F., List do Franciszka Mehringa z 14 lipca 1893 r., [w:] K. Marks, F. Engels, Listy wybrane, 

przeł. nieznany autor, Warszawa: Książka i wiedza 1951, s. 594-599.  

Fafara R., Ideologia i filozofia arystotelewska, „Rocznik Tomistyczny” 2019, nr 8, s. 13-21. 

Freeden M., The Morphological Analysis of Ideology, [w:] The Oxford Handbook of Political 

Ideologies, red. M. Freeden, L.T. Sargent, M. Stears M,  Oxford University Press 2013, s . 115-137. 

Habermas J., Technika i nauka jako „ideologia”, [w:] Czy kryzys socjologii?, wyb. i wstęp J. Szacki; 

tłum. A. Bentkowska i in.,Warszawa: Czytelnik 1977, s. 342-381.  

Huntington S.P., The Clash of Civilizations?, „Foreign Affairs” 1993, nr 72 (3), s.22-49. 



295 

 

Iwasiński Ł,, Konsumpcja jako źródło alienacji teorii szkoły frankfurckiej, „Nowa krytyka” 2015, nr 34, 

s. 209-226.  

Kawa M., Recenzja: Aleksandr Dugin, Manifest Wielkiego Przebudzenia i pisma czasu wojny, „Rocznik 

Filozoficzny Ignatianum” 2025, vol. 31, nr 2, s. 577–585. 

Klimenko E.V., Politically Useful Tragedies: The Soviet Atrocities in the Historical Park(s) „Russia — 

My History”, „Problems of Post-Communism” 2023, t. 70, nr 5, s. 544–556. 

Kolesnikov A., „Special Anthropological Operation”: How Ideology is Infiltrating Russian Education, 

„Russia.Post” 07.08.2024. https://russiapost.info/society/russian_education. 

Kowalska M., Ideologie po ideologiach. O cynicznej naiwności, „Idea – Studia nad strukturą i rozwojem 

pojęć filozoficznych” 2018, XXX/1, s 5-24.    

Kroczak J., Filozofowie rosyjscy o bizantyjskim dziedzictwie na Rusi, „Przegląd Filozoficzny – Nowa 

Seria” 2016, nr 2 (98), s. 405-413.  

Kuczyńska A., Rosja pisze własną historię. O bohaterach i wydarzeniach utrwalonych w aktach 

prawnych Federacji Rosyjskiej, „Doctrina. Studia Społeczno-Polityczne” 2011, nr 8, s. 115-123.  

Kwiatkowski S., Czy Putin „mówi Duginem”? Porównanie myśli politycznej Aleksandra Dugina oraz 

Władimira Putina, „Political Dialogues” 2023, nr 35, s. 61-80. 

Laruelle M., A grassroots conservatism? Taking a fine-grained view of conservative attitudes among 

Russians, „East European Politics” 2022, nr 39(2), s. 173–193.  

Laruelle M., Limonier K., Beyond „hybrid warfare”: a digital exploration of Russia’s entrepreneurs of 

influence, „Post-Soviet Affairs”  2021, nr 37(4), s. 318–335.  

Laruelle M., The Izborsky Club, or the New Conservative Avant-Garde in Russia, „The Russian Review” 

2016, vol. 75, nr. 4, s. 626-644.  

Laruelle M., The Kremlin’s Ideological Ecosystems: Equilibrium and Competition, PONARS Eurasia 

14.11.2017. https://www.ponarseurasia.org/the-kremlin-s-ideological-ecosystems-equilibrium-and-

competition/.  

Laruelle M., What is the ideology of a mobilized Russia?, Russia Post 04.10.2022. 

https://russiapost.info/politics/war_ideology.  

Laruelle М., Conservatism as the Kremlin’s New Toolkit: an Ideology at the Lowest Cost, „Russian 

Analytical Digest” 08.11.2013, nr 138, s. 2–4.  

Mälksoo L., The Human Rights Concept of the Russian Orthodox Church and Its Patriarch Kirill I: A 

Critical Appraisal, „European Yearbook on Human Rights” 2013, s. 403-416.  

Mauer B., Notes on Althusser: Ideology and Interpellation, Texts & Technology. University of Central 

Florida 2017. https://cah.ucf.edu/textstech/2017/01/27/notes-on-althusser-ideology-and-

interpellation.  

Max zamiast WhatsAppa: Rosja centralizuje kontrolę nad komunikacją cyfrową, Instytut Europy 

Środkowej. https://ies.lublin.pl/komentarze/max-zamiast-whatsappa-rosja-centralizuje-kontrole-

nad-komunikacja-cyfrowa/.  

Nowotniak J., Słowo wstępne. Skąd ideologia?, [w:] W kręgu ideologii, red. J. Nowotniak, Warszawa: 

Szkoła Głowna Handlowa 2019, s. 7-21.  

Olczyk S., Karl Popper: teoria ewolucji a logika sytuacji, „Filozofia nauki” Rok XI, 2003, nr 2 (42), s. 

79-92. 

Olimpieva I., Labor Unions in Contemporary Russia: An Assessment of Contrasting Forms of 

Organization and Representation, „WorkingUSA” 2012, vol. 15, s. 267-283.  

Olimpieva I., Pension Reform, Trade Unions, and the Manipulation of Protest, The Wilson Center 

9.08.2018. https://www.wilsoncenter.org/blog-post/pension-reform-trade-unions-and-the-

manipulation-protest?  

Parfonov H., Russian „Code” and Stalin’s Rehabilitation Highlight Kremlin’s Ideological Turn, 

„Eurasia Daily Monitor” 2025, vol. 22, nr 120. https://jamestown.org/program/russian-code-and-

stalins-rehabilitation-highlight-kremlins-ideological-turn/.   

Poole R.A., Russian Orthodoxy, Human Rights, and the War on Ukraine, Northwestern University 

Forum in Russian Philosophy, Literature, and Religious Thought 26.03.2023. 

https://sites.northwestern.edu/nurprt/2023/03/26/russian-orthodoxy-human-rights-and-the-war-on-

ukraine-2.  

Potulski J., Władza i kultura – Antonio Gramsci jako prekursor socjologii polityki, „Athenaeum. Polskie 

Studia Politologiczne” 2010, vol. 26, s. 126-138.  



296 

 

Przebinda G., „Bizantyjski” estetyzm Konstantiego Leontjewa, „Roczniki humanistyczne” 1995, Tom 

XLIII, zeszyt 7, s. 177-196.  

Przebinda G., Jak Putin zagospodarował Sołżenicyna, „Przegląd Rusycystyczny” 2025, nr 4 (192), s. 

48-98.  

Przebinda G., Rosyjskie idee i wojska, „Przegląd Rusycystyczny” 2022, nr. 179, s. 196-220.  

Przyszczypkowski K., Polityczno-ideologiczne decorum (w) edukacji, „Teraźniejszość – Człowiek – 

Edukacja” 2018, tom 21, s. 41-51. 

Rădulescu B., From Geopolitical Darwinism to Nuclear Mysticism – A Critical Analysis of the 

Karaganov Doctrine, „Revista de ştiinţe politice şi relaţii internaţionale” 2025, tom XXII, nr 2, s. 

50-64. 

Rodkiewicz W., Żochowski P., Wróg z Zachodu. Nowa rosyjska strategia bezpieczeństwa, Ośrodek 

Studiów Wschodnich (OSW) 08.07.2021. https://www.osw.waw.pl/pl/publikacje/analizy/2021-07-

08/wrog-z-zachodu-nowa-rosyjska-strategia-bezpieczenstwa.  

Sawicki A., Rosyjscy myśliciele o przemocy i wojnie: Nikołaj Fiodorow i Iwan Iljin, „Studia 

Philosophica Wratislaviensia” 2025, vol. XX, fasc. 1, s. 25-43.  

Schulte D., To Ban or Not to Ban: Explaining Abortion Policy in Poland, Russia, and Turkey, „Studies 

in Comparative International Development” 19.06.2025. 

https://link.springer.com/article/10.1007/s12116-025-09470-6?.  

Shnirelman V., Alexander Dugin: Between Eschatology, Esotericism, and Conspiracy Theory, [w:] 

Handbook of Conspiracy Theory and Contemporary Religion, red. A. Dyrendal i in., Leiden: Brill 

2018, s. 443-460. 

Siegień W., Naprzód ku przeszłości! Nauczanie historii a zmiany ideologii państwowej w Rosji na 

początku XXI wieku, „Forum Oświatowe” 2016, nr 28 (2), s. 185–202. 

Składanowski M., Smuniewski C., The Secularism of Putin’s Russia and Patriarch Kirill’s Church: The 

Russian Model of State–Church Relations and Its Social Reception, „Religions” 2023, nr 14 (1). 

https://www.mdpi.com/2077-1444/14/1/119.  

Składanowski M., Russian Criticism of Western Liberal Democracy: a Security Perspective, „Studia 

Rossica Gedanensia” 2024, nr 11, s. 275-285.  

Słomski W., Czarnecki P., Wstęp do filozofii Jean-François Lyotarda, „Prosopon. Europejskie Studia 

Społeczno-Humanistyczne” 2018, nr 25 (4), s. 119-142.  

Smólczyńska-Wiechetek A., Rozmowy o rzeczach ważnych. Proces militaryzacji dzieciństwa w 

rosyjskim systemie edukacyjnym w latach 2022–2024, „SenSuS Historiae” 2024, vol. LVI, nr 3, s. 

99–128. 

Szmyt Z., Syberyjskie mniejszości na wojnie w Ukrainie: od reprezentacji społecznych po wernakularne 

formy ideologizacji, „Lud” 2023, nr. 107(1), s. 42-76. 

Szul R., Sytuacja Rosji w opiniach geopolityków rosyjskich, „Przegląd Geopolityczny” 2023, nr 45, s. 

9–31.  

Świder K., Klub Izborski wobec Ukrainy, „Studia Polityczne” 2015, nr 38, s. 121-137.  

Świrek K., Różnica klasowa: symboliczna, wyobrażeniowa i realna, „Widok. Teorie i Praktyki Kultury 

Wizualnej” 2021, nr 30, s. 1-60.  

Świrek K., Trzy końce ideologii – najważniejsze dwudziestowieczne ujęcia problemu, „Nauka i 

Szkolnictwo Wyższe” 2013, nr 1 (41), s. 43–55. 

Tyszka K., Czy żyjemy w epoce „śmierci utopii”?, „Kultura i społeczeństwo” 2009, nr 1, s. 83-103. 

van Veldhuizen, Defining the old, creating the new: Post-ideology and the politics of periodization, [w:] 

H. Paul, A. van Veldhuizen, Post-everything: An intellectual history of post-concepts, Manchester: 

Manchester University Press 2021, s. 60-78. 

Walecka A., Totalitarna rzeczywistość Václava Havla i Herberta Marcuse’a jako przykład 

konwergencji Wschodu z Zachodem, „Państwo i Społeczeństwo” 2003,  t. III, nr 2, s. 81-100.  

Walicki A., Czy Władimir Putin może stać się ideowym przywódcą światowego konserwatyzmu?, 

„Przegląd Polityczny” 2015, nr 130, s. 36-50. 

Wawrzyńczak A., Wielka Wojna Ojczyźniana w rosyjskim podręczniku historii a „Przeklęci i zabici” 

Wiktora Astafiewa, „Przegląd Rusycystyczny” 2024, nr 2 (186), s. 41-61. 

Wyczyński G., Powtórzenie jako mechanizm oddziaływania ideologicznego, „Kultura i Wartości” 2017, 

nr 24, s. 69-88.  



297 

 

Zajda J., Smith K., History School Textbooks and Key Events: A Survey of Russian Teachers, 

„Educational Practice and Theory” 2015, nr 37 (2), s. 59–78.  

Zajda J., Transforming Images of Nation-Building: Ideology and Nationalism in History School 

Textbooks in Putin’s Russia, 2001-2010, [w:] History Wars and the Classroom: Global Perspectives, 

red. R. Guyver, T. Taylor. Charlotte, NC: Information Age Publishing, 2012. s. 125-142;  

Zajda J., Zajda R., Globalisation, Ideology and the Politics of History School Textbooks: Russia, 

„Education and Society” 2012, nr 30 (3), s. 67–78. 

Zenderowski, K. Cebul, Polityka historyczna w zróżnicowanym społeczeństwie, „Edukacja 

Międzykulturowa” 2020, nr 2 (13), s. 103-116.  

Баранец Н., Калантарян И., Деидеологизация и реидеологизация современного общества: мифы 

или реальность?, „Власть” 2012, nr 11, s. 97-99.  

Вальдман И.А., Парк-музей „Россия – моя история” как опыт современной российской 

политики памяти, Алтайская школа политических исследований 20.05.2019. 

https://ashpi.asu.ru/ic/?p=17643&utm.  

Верховский A., Российское политическое православие: понятие и пути развития, [w:] Путями 

несвободы, red. А. Верховский, Москва: Центр „Сова” 2005, s. 48-80.  

Верховский А., Идеология патриарха Кирилла, методы ее продвижения и ее возможное влияние 

на самосознание Русской православной церкви, SOVA Center 17.10.2012. https://www.sova-

center.ru/religion/publications/2012/10/d25570/.  

Гаджиев K., Конец или возрождение идеологии, „Свободная мысль” 2016, nr 1 (1655), s. 93 – 104. 

Гревцова Д.В., Участие профсоюзов в политическом процессе современной России, 

„Гуманитарные исследования в Восточной Сибири и на Дальнем Востоке” 2014, nr 2, s. 69-74. 

Грецкий М.Н., Антонио Грамши и его „Тюремные тетради”, [w:] А. Грамши, Тюремные 

тетради, przeł. Г.П. Смирнова, Москва: Политиздат 1991, Часть 1, s. 5-25. 

Гуторов В.А., Посткоммунизм и некоторые проблемы интерпретации марксистской традиции, 

“Журнал Белорусского государственного университета. Философия. Психология” 2018, nr 3, 

s. 9-15. 

Дианина К., Возвращенное наследие: Николай II как новодел, przeł. A. Яковец, „Новое 

литературное обозрение” 2018, nr 1 (149). 

https://www.nlobooks.ru/magazines/novoe_literaturnoe_obozrenie/149_nlo_1_2018/article/19434/.  

Зубец О.П., Экспертная оценка оригинала-макета учебника „Основы светской этики” 4-5 кл. 

Бондаренко Л.И., Перов В.Ю, Институт философии Российской Академии Наук. 

https://iphras.ru/page50562154.htm.  

Козлов А.С., Еще раз о византийско-российском континуитете: социальный аспект проблемы, 

[w:] Пробемы истории России: Россия и Запад в переходную эпоху от средневековья к новому 

времени, Екатеринбург 2011. s. 64-84. 

Колесников A., Научный путинизм. Как в России оформляется официальная идеология, Carnegie 

01.11.2022. https://carnegieendowment.org/russia-eurasia/politika/2022/11/scientific-putinism-

shaping-official-ideology-in-russia?lang=ru.  

Колтон Т., В чем смысл путинского консерватизма?, „Россия в глобальной политике” 28.01.2022 

https://globalaffairs.ru/articles/smysl-putinskogo-konservatizma/.  

Кореняко В., К критике концепции Л.Н.Гумилева, Скепсис. Научно-просветительский журнал. 

https://scepsis.net/library/id_3308.html.  

Косиков Г., Идеология. Коннотация. Текст. [w:] P. Барт, S/Z, przeł. Г.К. Косиков В.П. Мурат, 

Москва: Ad Marginem 1994. https://forlit.philol.msu.ru/lib-ru/kosikov4-ru.  

Кравченко М., Неправомерное применение антиэкстремистского законодательства в России в 

2023 году, Исследовательский центр Сова 18.03.2024. https://www.sova-

center.ru/misuse/publications/2024/03/d49483/ 

Красильникова Е.И., Вальдман И.А., Практики политики памяти: парк-музей „Россия – моя 

история” в системе институциональных противоречий, „Вестник Томского 

государственного университета” 2019, nr 444, s. 72-82.  

Лазари де А.. Чем страшна Европа польским и русским „славянам”?, „Славяноведение” 2004, nr 

1, s. 74-79.  

Ларюэль М., В поисках философа, вдохновившего Путина, Riddle 19.04.2018. https://ridl.io/ru/v-

poiskah-filosofa-vdohnovivshego-put/.  



298 

 

Ларюэль М., Нужна ли мобилизации философия войны?, Re: Russia 04.10.2022. https://re-

russia.net/analytics/024/.  

Лекторский В.А., Огурцов А.П., Философия в СССР и постсоветской России, [w:] Новая 

философская энциклопедия. 

https://iphlib.ru/library/collection/newphilenc/document/HASH4b33a2dd7a317a045fb64b.  

Лученко К., Хранитель фантома СССР. Почему РПЦ поддерживает войну за империю, Центр 

Карнеги 20.01.2023. https://carnegieendowment.org/russia-eurasia/politika/2023/01/why-the-

russian-orthodox-church-supports-the-war-in-ukraine?lang=ru.  

Медушевский А. , Возрождение Империи? Российская конституционная реформа 2020 на фоне 

глобальных изменений, „Вестник Европы” 2020, nr LIII. https://www.vestnik-

evropy.ru/issues/the-revival-of-the-empire-russian-constitutional-reform-2020-against-the-

background-of-global-change.html.  

Намли Е., Православное богословие и искушение властью, „Государство, Регилия, Церковь” 

2014, nr 3, s. 12-41. 

Отношение к религиям, Левада-центр 23.01.2018. https://www.levada.ru/2018/01/23/otnoshenie-k-

religiyam/.  

Пивоваров Д.В., Культ избранной нации россиян как разновидность социоцентрической религии, 

[w:] Проблемы укрепления и поддержания гражданского единения в регионе: философско-

культурологические, искусствоведческие и религиоведческие аспекты, ч. 2, Пермь 2014, s. 

139-146. 

Поппер K., Письмо моим русским читателям (1992), [w:] К. Поппер, Открытое общество и его 

враги, przeł. В.Н. Садовский, Москва: Муждународный фонд „Культурная инициатива” 1992, 

Т.1, s. 7-17.  

Прибыловский В.В., Справка: Всемирный Русский Народный Собор (ВРНС). 

https://credo.press/79309/.  

Религиозные представления, Левада-центр 16.05.2023. 

https://www.levada.ru/2023/05/16/religioznye-predstavleniya-2/.  

Репродукция и аборты, Левада-Центр 20.03.2017. www.levada.ru/2017/03/20/reproduktsiya-i-

aborty/.  

Смирнов А.В., Учебник нужен, но его придется переписать с нуля, Институт философии 

Российской Академии Наук. https://iphras.ru/s_0.htm.  

Суслов М., Генеалогия монархической идеи в постсоветских политических дискурсах Русской 

православной церкви, „Государство, Религия, Церковь” 2014, nr 3, s. 75-116. 

Фокин К., Состояние политической науки в России: кейс исследований в области 

международных отношений, „Palladium” 2023, nr 7. https://freeuniversity.pubpub.org/pub/p7-

502/release/1.  

Фурман Д., Кааринайнер К., Религиозность в России в 90-е гг. XX – начале XXI в., [w:] Новые 

церкви, старые верующие – старые церкви, новые верующие. Религия в постсоветской 

России, red. К. Каариайнен, Д. Фурман. Москва, Санкт-Петербург: Летний сад 2007, s. 6-88.  

Шнирельман В.А., Лев Гумилев: от „пассионарного напряжения” до „несовместимости 

культур”, „Научное сообщество” 2009, nr 3, s. 205-222.  

Шнирельман В.А., Манеж 2013-2016: публичная история России для народа?, „Историческая 

экспертиза” 2018, nr 3 (16) s. 92-116.  

Штекль К., Подход Русской православной церкви к вопросу прав человека, „Государство, Религия, 

Церковь” 2014, nr 3, s. 146-165.  

Экспертное заключение на учебный курс „Основы религиозных культур и светской этики”, 

Московское бюро по правам человека 12.04.2010. 

https://www.newsru.com/religy/12Apr2010/zaklyuchenie.html.  

 

3. Medialne artykuły analityczne  

Clover C., Lev Gumilev: passion, Putin and power, „Financial times” 11.03.2016. 

https://www.ft.com/content/ede1e5c6-e0c5-11e5-8d9b-e88a2a889797.  

Drezner D.V., Is There Value in Valdai?, „The Washington Post” 26.10.2016. 

https://www.washingtonpost.com/posteverything/wp/2016/10/26/is-there-value-in-valdai/.  



299 

 

Kublik A., Jak doradca Nixona i pomocnik Trumpa został propagandystą Putina. Teraz został 

oskarżony o łamanie sankcji wobec Rosji, „Gazeta wyborcza” 09.09.2024. 

https://wyborcza.biz/biznes/7,177151,31287237,jak-doradca-nixona-pomocnik-trumpa-zostal-

propagandysta-putina.html.   

Latypova L., Full Support or Quiet Resistance: Ukraine War Splits Russia’s Buddhists, „The Moscow 

Times” 13.01.2025. https://www.themoscowtimes.com/2025/01/13/full-support-or-quiet-resistance-

ukraine-war-splits-russias-buddhists-a87585.  

„Mózg Putina” od dawna chciał zniszczyć Ukrainę. Aleksander Dugin stał się głosem Rosji, Onet 

21.08.2022, https://kultura.onet.pl/wiadomosci/aleksander-dugin-geopolityk-i-filozof-nazywany-

mozgiem-putina/s9kt5gt.  

Przebinda G., Piąte imperium Putina, „Rzeczpospolita” 20.06.2014. https://www.rp.pl/plus-

minus/art5001521-piate-imperium-putina.  

Putin nakazał prowadzenie propagandy w przedszkolach, Moscow Times, Biuletyn informacyjny 

Studium Europy Wchodniej 05.10.2024. https://studium.uw.edu.pl/moscowtimes-ru-putin-nakazal-

prowadzenie-propagandy-w-przedszkolach/.  

Rzeczkowski G., Służba Putina do zadań specjalnych zatruwa Polskę. Tak działa RISI, „Gazeta 

Wyborcza” 20.04.2022. https://wyborcza.pl/7,75398,28351668,sluzba-putina-do-zadan-

specjalnych-zatruwa-polske-tak-dziala.html.  

YouTube Practically „Blocked„ In Russia, Expert Says, As Traffic Plummets, RadioFreeEurope 

24.12.2024. https://www.rferl.org/a/youtube-practically-blocked-in-russia-expert-

says/33251568.html 

Аренина K. i in., Дом советов. Путеводитель по путинским экспертам, Проект 20.12.2023. 

https://www.proekt.media/guide/experty-putina/  

Белайчук О., Что делать, если вашего ребенка принуждают изучать „основы православной 

культуры”, Научно-просветительский журнал Скепсис 2012. 

https://scepsis.net/library/id_3279.html.  

Брандт Х., Главный раввин Москвы: Евреи покидают Россию из-за войны, DW 02.06.2022. 

https://www.dw.com/ru/glavnyj-ravvin-moskvy-evrei-pokidajut-rossiju-iz-za-vojny-v-ukraine/a-

62008573.  

„Взглядам патриарха Кирилла отвечает католическая модель устройства церкви” Социологи 

религии Николай Митрохин – как изменилась РПЦ за 10 лет правления нынешнего патриарха, 

Meduza 01.02.2019. https://meduza.io/feature/2019/02/01/vzglyadam-patriarha-kirilla-otvechaet-

katolicheskaya-model-ustroystva-tserkvi.  

Высказывания о концепции нового учебника истории, ТАСС 31.10.2013. 

https://tass.ru/info/754201.  

Дмитрия Медведева взбесило, что YandexGPT не хочет рассказывать про Бандеру, Meduza 

21.05.2024. https://meduza.io/feature/2024/05/21/dmitriya-medvedeva-vzbesilo-chto-yandexgpt-

ne-hochet-rasskazyvat-pro-banderu. 

Дугин, Проханов и Малофеев влияют на идеологию Кремля, Радио Свобода 03.11.2022. 

https://www.svoboda.org/a/meduza-dugin-prohanov-i-malofeev-vliyayut-na-ideologiyu-

kremlya/32113929.html.  

Затари А., „Мы русские, с нами Бог”. Как в России появились новые ультраправые и чем они 

отличаются от старых, BBC News Русская служба 07.06.2024. 

https://www.bbc.com/russian/articles/cxrrd7x0353o.  

Зачем кремлевским идеологам культ Александра Невского? Объясняет историк Иван Курилла, 

Настоящее время 18.09.2021. https://www.currenttime.tv/a/russia-nevsky-anniversary-

propaganda-interview-/31465401.html.  

Зотова Н., Новый учебник истории для старшеклассников. Что в нем переписали и как это 

повлияет на образование в России, BBC News. Русская служба 08.08.2023. 

https://www.bbc.com/russian/articles/cmlxgvm7rejo 

Иван Ильин – любимый философ Путина, Медуза 25.04.2024. 

https://meduza.io/feature/2024/04/25/ivan-ilin-lyubimyy-filosof-putina-kotoryy-simpatiziroval-

fashistam-v-rggu-rabotaet-politicheskaya-shkola-nazvannaya-v-ego-chest-ee-vozglavlyaet-

aleksandr-dugin.  



300 

 

Иванова А., Агент КГБ? Что именно узнали в Швейцарии о патриархе Кирилле, DW 07.02.2023. 

https://www.dw.com/ru/agent-kgb-cto-imenno-uznali-v-svejcarii-o-patriarhe-kirille/a-64621841.  

Калинина Т., „Богородица стала мамой в 15 лет и была лучшей матерью” С чем сталкиваются 

беременные школьницы, „Новая газета” 30.09.2025. 

https://novayagazeta.eu/articles/2025/09/30/bogoroditsa-stala-mamoi-v-15-let-i-byla-luchshei-

materiu. 

Константинова М., Учебник Мединского: история или взволнованная агитка?, DW 09.08.2023. 

https://www.dw.com/ru/ucebnik-medinskogo-istoria-ili-vzvolnovannaa-agitka/a-66481442. 

Круг П., Кому ляжет на стол „русская доктрина”?, „Новая газета” 5.09.2007. 

https://www.ng.ru/ng_religii/2007-09-05/4_doctrina.html.  

Медведев С., Эпоха „Покорности”, Радио Свобода 18.01.2020. 

https://www.svoboda.org/a/30377957.html.  

Мельников А., Буддисты переходят под духовное управление Москвы, „Новая газета” 06.08.2024. 

https://www.ng.ru/facts/2024-08-06/9_577_buddhists.html.  

Пушкарев И., Школьникам расскажут про „уплывший Крым” и „антироссийский фронт”. Чем 

новые учебники истории отличаются от старых. По пунктам, Znak 25.08.2016. 

https://web.archive.org/web/20220130105556/https:/www.znak.com/2016-08-

25/chem_novye_uchebniki_istorii_otlichayutsya_ot_staryh_po_punktam.  

Религиозные культуры распределили по школам, „Независимая газета” 29.12.2012. 

https://www.ng.ru/religion/2012-12-29/11_schools.html?.  

Россия – наследница Византии?, Арзамас. https://arzamas.academy/materials/877.  

Солдатов А., Патриотический буддизм, или Всё – иллюззия. Чем объясняются „странности” в 

восприятии буддистами военных действий, „Новая газета” 24.07.2024. 

https://novayagazeta.ru/articles/2024/07/24/patrioticheskii-buddizm-ili-vsio-illiuziia.  

Специальная демографическая операция, Медуза 28.03.2025. 

https://meduza.io/feature/2025/03/28/spetsialnaya-demograficheskaya-operatsiya.  

Стрельников А., Как католики и протестанты живут в воюющей России, DW 22.12.2023. 

https://www.dw.com/ru/zapresali-molitsa-za-mir-kak-katoliki-i-protestanty-zivut-v-vouusej-rf/a-

67798868.  

Суверенная философия. В российской философии – раскол из-за войны. Рассказываем, что 

происходит, Холод 18.01.2024. https://holod.media/2024/01/18/suverennaia-filosofiia/.  

Хазов-Кассиа С., „Россия – моя история”. Дилетанты обратились к ученым, победила 

идеология, Радио Свобода 07.10.2019. https://www.svoboda.org/a/30201813.html.  

Что думают учителя и эксперты о новом учебнике истории, восхваляющем „героев СВО”, The 

Moscow Times. Русская служба 08.08.2023. https://www.moscowtimes.ru/2023/08/08/chto-

dumayut-uchitelya-i-eksperti-o-novom-uchebnike-istorii-voshvalyayuschem-geroev-svo-a51388.  

„Это попытка показать, что наследником Киевской Руси является не Киев , а Москва” – 

историк и скульптор о памятнике князю Владимира, TV Rain 14.09.2016. 

https://tvrain.tv/teleshow/here_and_now/vladimir-417093/.  

 

4. Filmy oraz wywiady  

Вертикаль Кадырова, reż. Р. Баданин, М. Маглов, 17.06.2024. 

https://www.proekt.media/guide/vertical-ramzan-kadyrov/.  

Кремлем управляет „секта”. Кто такие методологи. Продолжение следует 08.07.2023 

https://www.youtube.com/watch?v=F6fXgTGHpbc.  

Певчих – что коррупция сделала с Россией, вДудь 06.02.2023. 

https://www.youtube.com/watch?v=E-NJs8-29yw&t=6162s. 

Я 25 лет изучаю Путина, вДудь 13.09.2022. https://www.youtube.com/watch?v=ytLJssN2cJo.  

 

5. Inne  

Europejska pamięć historyczna: strategie polityczne, wyzwania i perspektywy, Parlament Europejski, 

Dyrekcja Generalna ds. Polityki Kultury i Edukacji. Bruksela 2013. 

https://www.europarl.europa.eu/RegData/etudes/note/join/2013/513977/IPOL-

CULT_NT(2013)513977(SUM01)_PL.pdf. 

https://meduza.io/feature/2025/03/28/spetsialnaya-demograficheskaya-operatsiya


301 

 

Independent International Commission of Inquiry on Ukraine Note by the Secretary-General. 

18.10.2022 nr A/77/533. https://www.ohchr.org/en/documents/reports/a77533-independent-

international-commission-inquiry-ukraine-note-secretary.  

Russia: „Crimes Against History”, FIDN 2021, nr. 770a. https://www.fidh.org/IMG/pdf/russie-_pad-

uk-web.pdf.  

Situation in Ukraine: ICC judges issue arrest warrants against Vladimir Vladimirovich Putin and Maria 

Alekseyevna Lvova-Belova, International Criminal Court 17.03.2023. https://www.icc-

cpi.int/news/situation-ukraine-icc-judges-issue-arrest-warrants-against-vladimir-vladimirovich-

putin-and [dostęp: 13.04.2025]. 

Social Ethos Document. For the Life of the World: Toward a Social Ethos of the Orthodox Church, 

https://www.goarch.org/social-ethos.  

Ukraine, „war” versus „special military operation”: why words matter in international law, FIDH 

International Federation for Human Rights 24.08.2022. https://www.fidh.org/en/region/europe-

central-asia/ukraine/ukraine-war-versus-military-operation [dostęp: 10.09.2024].  

Дорожня карта індивідуальних санкцій: Рекомендації щодо санкцій против Російської 

Федерації, Документ Робочої групи #3: Додаток A, Міжнародна робоча група з питань 

санкцій проти Росії 18.10.2022. 46a9d3b250471880f01f0ae416c1823d_1666359477.pdf.  

 


